

یہودیت، سیاست، اسلام اور دیگر مذاہب کے مختلف تصورات کا جائزہ

# فُرشتوں کی ساری خ

تحقیق و ترجمہ:

یاسر جواد

یہودیت، سیاست، اسلام اور دیگر مذاہب کے مختلف تصورات کا جائزہ

# فُرشتوں کی ساری خ

تحقیق و ترجمہ:

یاسر جواد

یہودیت، یہودیت، اسلام اور دنیا کے آہبے کے مختلف صورات کا چاند

# فرشتوں کی تاریخ

یا سر جیوار

# فرشتوں کی تاریخ

فرشتوں کے بارے میں یہودیت، عیسائیت، اسلام اور دیگر مذاہب کے مختلف تصورات کا انتہائی دلچسپ، معلوماتی اور تحقیقی جائزہ

تحقیق و ترجمہ: یاسر جواد

## نگارشات پبلشرز

جیب انکوکشن سٹر 38-مین اردو بازار لاہور | 24 - مزگ روز، لاہور  
فون 042-7354205 فکس 7240593 فون 042-5014066 فکس 7322892  
e-mail:nigarshat@yahoo.com  
[www.nigarshatpublishers.com](http://www.nigarshatpublishers.com)







|    |                                                       |
|----|-------------------------------------------------------|
| 59 | فرشتوں جزو ایمان ہیں                                  |
| 60 | فرشتوں کی تحقیق                                       |
| 60 | عرش اور فرشتے                                         |
| 60 | اللہ کی خدمت                                          |
| 31 | فرشتوں کی بیس                                         |
| 61 | تحقیق و تبیہ                                          |
| 62 | انسانوں اور فرشتوں کا تعلق                            |
| 62 | زمین پر نزول                                          |
| 63 | فرشتے اور دیگر انجیاء                                 |
| 63 | جبرائیل (علی السلام)                                  |
| 64 | جنگ بدر                                               |
| 64 | روحیں بیس کرتا                                        |
| 65 | روز قیامت اور فرشتے                                   |
| 65 | دوسرا اور فرشتے                                       |
| 66 | فرشتوں کے متعلق مسلم روایات                           |
| 66 | شق قلب اور فرشتے                                      |
| 67 | نمایز اور فرشتے                                       |
| 67 | سرراج اور فرشتے                                       |
| 68 | جنگ میں مائنک کی شرکت                                 |
| 69 | ظہیں آدم کی اسلامی داستان میں فرشتوں کا کردار         |
| 71 | اویا اور فرشتے                                        |
| 72 | احادیث اور تفاسیر میں فرشتوں کی وضاحت                 |
| 74 | جبرائیل، میکائیل، اسرائیل اور عزرائیل کے متعلق روایات |
| 76 | تقصیم ملائکہ                                          |
| 78 | جہات اور فرشتے                                        |

|    |                                                            |   |
|----|------------------------------------------------------------|---|
| 32 | ہمیلی بیانات کی تفسیر اور تحلیل                            | 4 |
| 35 | نام اور جوہر                                               |   |
| 37 | فرشتوں کی تعداد                                            |   |
| 38 | فرشتوں کے دھانک                                            |   |
| 41 | قرون و سلطی میں                                            |   |
| 41 | قبائل                                                      |   |
| 42 | بالمقی علم الملائکہ                                        |   |
| 43 | عموی ہار بخشی ترقی                                         |   |
| 44 | فرشت پرستی                                                 |   |
| 45 | انسان سے کثریتیت                                           |   |
| 45 | فیلم جو بخش کے رائے                                        |   |
| 46 | سندھی، حلیوی، لہن، داؤ، سیکونڈ نیوز                        |   |
| 47 | قبائل کا عکس نظر                                           |   |
| 48 | 4۔ عیسائیت کے فرشتے                                        |   |
| 50 | خداد کے خدمت گار                                           |   |
| 50 | تورع انسانی کی جانب خداوند کے قاصد                         |   |
| 51 | ذلتی مختار                                                 |   |
| 52 | دنیا یہ حاکم الوہی نہایت ہے                                |   |
| 53 | نظام مراثب                                                 |   |
| 56 | فرشتوں کی تعداد                                            |   |
| 56 | یہ فرشتے                                                   |   |
| 57 | 57۔ "فرشت" کی اصطلاح<br>Mīn "Frashet" کی اصطلاح Septuagint |   |
| 59 | 5۔ اسلام کے ملائکہ                                         |   |
| 59 | قرآن اور فرشتے                                             |   |

## مترجم کا نوٹ

اگرچہ فرشتوں کا تصور ہماری روزمرہ زبان، ضرب الامثال، محاوروں اور شاعری کے علاوہ آرٹ میں بھی موجود ہے، لیکن اردو زبان میں ان کے حوالے سے کوئی جامع تحریر موجود نہیں۔ اینٹرنسیت پر انگریزی کی کوئی ایسی کتاب بھی نہیں مل سکی جس میں مختلف مذاہب اور تہذیبوں میں فرشتوں کے تصور اور کردار کی وضاحت کی گئی ہو۔ حالانکہ ہنروں بڑے وحداتیت پرست مذاہب (اور بالخصوص اسلام) میں ملائکہ خدا کے قاصد ہونے کے نتائج بنیادی اہمیت رکھتے ہیں۔ آسمان پر بیشے خدا اور زمین پر بیشے والے انسانوں کے درمیان فرشتے ہی واحد وسیلہ ہیں۔ وہ مختلف مذہبی تجربات..... روایا، مکاشفات، خوابوں، مجزات، کرشمات، نسبی امداد کے واقعات..... کی بہت سی کہانیوں اور الف لیلہ والیلہ کے علاوہ اولیا کے تصویں میں بھی ملتے ہیں۔ ہم نے تمام ایسی شہموںی۔ شہم انسانی اطیف "ہستیوں" کو فرشتوں میں شمار کیا ہے جنہوں نے مختلف مذاہب اور تہذیبوں میں بطور تصور ترقی و مقبولیت پائی۔

اس سلسلے میں یوس اولیور کی کتاب "A-Z: Angels" خاص طور پر مددگار تابت ہوئی اور فرشتوں کا مختصر تعارف وہیں سے لیا گیا ہے۔ اس کے علاوہ دیگر راہنماء کتب اور وسائل میں درج

## 6۔ فرشتوں کا تعارف

### 6۔ متفرق موضوعات (ادب، آرٹ، فنِ تعمیر وغیرہ)

|     |                                     |
|-----|-------------------------------------|
| 145 | فرشتوں کا ارکان                     |
| 146 | علم الملاجئ                         |
| 146 | فرشتوں کا تبلور                     |
| 146 | فرشت پستی                           |
| 147 | ادب میں فرشتے                       |
| 150 | آرٹ میں فرشتے                       |
| 153 | فن تعمیر میں فرشتے                  |
| 158 | مقدس فرشتوں کے اعمال                |
| 159 | پرندے بطور فرشتے                    |
| 159 | فرشتوں سے رابط                      |
| 160 | فرشتوں کی سیس                       |
| 161 | بنخت کے دن اور فرشتے                |
| 162 | موسوسیں کے فرشتے                    |
| 162 | علم انجینئرنگ اور فرشتے             |
| 162 | حاویات                              |
| 163 | فرشتوں کی زبان                      |
| 163 | قریب المرگ تجربات اور فرشتے         |
| 165 | فرشتے تحت الوہی میں راہنمائے طور پر |
| 167 | بہذخ کے فرشتے                       |
| 167 | اڑن ڈشتریاں اور فرشتے               |
| 168 | اہمی لا شعور اور فرشتے              |

## فرشتوں کا تصور..... ایک تاریخی جائزہ

آج بھی زیادہ تر مذاہب کے بہت سے لوگوں کو یقین ہے کہ سب انسانوں کے ساتھ بدی اور نیکی کا ایک قرضہ مقرر ہے جو خداۓ مطلق کے فرائیں پر عمل کروانے کی ہدایات دینے کے علاوہ ناقرمانی کی صورت میں گناہوں کا اندر ارج بھی کرتے جاتے ہیں۔ تہذیبی اعتبار سے بات کی جائے تو سب سے پہلے سامیوں نے روحوں اور فرشتوں کا تصور کیا۔ اشوریوں کے ہاں مختلف پردار جانور ملتے ہیں جنہیں شہر، کسی معبد یا مخصوص عمارت کا محافظہ تصور کیا جاتا تھا۔ لیکن فرشتوں پر یقین اور اس میں بدلتے ہوئے رجیانات کے لیے زرتشت مت، یہودیت، یہسوسیت اور اسلام جیسے وحدانیت پرست مذاہب کی روایات پر نظرڈالنے کی ضرورت ہے۔ (آنکہ ایسا باب میں ان پر الگ الگ تفصیلیات کی گئی ہے۔)

فرشتوں ایسی روحانی ہستیوں کے نہایت متنوع گروہ سے تعلق رکھتے ہیں جو ماوراء الائم اور

ڈیل شامل ہیں:

Macmillan Encyclopedia of Religion.

Encyclopedia of Religion and Ethics.

Catholic Encyclopedia.

Encyclopedia of the Unexplained.

Britannica Encyclopedia.

Encarta Encyclopedia.

Wikipedia, the Free Encyclopedia.

البدایہ والتدبیریہ، از ابن کثیر۔

اشاریہ مضمون قرآن۔

بائل کے سوا ہم موضوعات۔

تمکرۃ الالویا، از فرمید الدین عطار۔

یہ کتاب نگارشات کی کئی برس سے جاری "ما بعد الطیبیعیاتی سیرہ" کی ایک اور کڑی ہے۔ ادارہ اس سے قتل "خدا کی تاریخ"، "روح کی تاریخ"، "شیطان کی تاریخ"، "موت کی تاریخ"، "جادو کی تاریخ" اور "پراسرار و احتفات کا انسائیکلو پیڈیا" شائع کر چکا ہے۔ "حیات بعد الموت" اور "جنت و دوزخ کی تاریخ" زیر طبع ہیں۔ مترجم کا مقصد ما بعد الطیبیعیاتی تصورات کو تاریخ و تہذیب کی روشنی میں پر کھنا اور پیش کرتا ہے تاکہ موافقوں اور تضادات کے علاوہ سیاسی و ثقافتی اثرات کو واضح کیا جاسکے۔

اس کتاب میں فرشتوں کے ناموں کے انگریزی تلفظ اور آخر میں یہودی و عیسائی صحائف کے غیر مانوس ناموں کی فہرست کے علاوہ مغربی آرٹشوں کی بنائی ہوئی تقریباً 30 پینٹنگز اور خاکوں کے عکس بھی دیے گئے ہیں کیونکہ پانچھو سو مذہبی فن تعمیر اور مذہبی روایت میں تصاویر کو خاص اہمیت حاصل ہے۔ (مثال کر کر سو کارڈز کی طرح عین کارڈز پر بھی فرشتوں کا پر دار ہمیں دیکھی جا سکتی ہیں۔) ہم نے اسلامی روایت میں شامل کسی بھی فرشتے کی کوئی تصویر شامل نہیں کی، بلکہ ان کے خدوخال اور قد و قامت اور دیگر خصوصیات کا بیان ضرور شامل کیا جو مذہبی و تاریخی کتب میں ملتا ہے۔

یاسر جواد (2007ء، لاہور)

انسان کی ناپاک فلسفی دنیا کے مابین قاصد کا کام انجام دیتی ہیں۔ مغربی مذاہب میں "Angels" کی اصطلاح با تخصیص طور پر نیک اور مہربان شیطانوں کو میز کرنے کے لیے استعمال ہوتی ہے۔ تاہم، بیش تر دیگر مذاہب میں اچھے اور بے شیطانوں کے درمیان فرق کم واضح ہے؛ ان کے طرز عمل کا دار و مدار صورت حالات اور افراد و گروہوں کے طرز عمل پر ہوتا ہے۔

### ماخذ اور کام:

لفظ angel یونانی زبان کے "aggelos" سے مأخوذه ہے جس کا عبرانی ترجمہ ملاکہ (mal'ak) یعنی قاصد کیا گیا۔ لفظ کا لغوی مطلب الہی قاصدوں کی حیثیت میں فرشتوں کے اوپر وغیرے کی نشاندہی کرتا ہے۔ خدا فرشتوں کو انسانوں کی جانب پھیلتا ہے تاکہ وہ انہیں ان کی مطلق ہستی، متصدد اور مقدار سے آگاہ کریں۔

زرتشت مت، یہودیت، عیسائیت اور اسلام جیسے الہام پر مبنی مذاہب میں فرشتوں کا کردار بھر پور انداز میں وضاحت شدہ ہے۔ یہ مذاہب انسان اور خدا کے درمیان فاصلے پر زور دیتے ہیں؛ تینجا انہیں دنوں کے درمیان پیغامات لانے لیجانے والوں کی ضرورت سب سے زیادہ پڑی۔ کثرت پرستانہ مذاہب میں انسان اور دیوتاؤں کے درمیان فاصلہ کم واضح ہے۔ لہذا فرشتوں کے وظائف خود دیوتائی انجام دیتے ہوئے نظر آتے ہیں۔ وحدانیت پرست مذاہب میں فرشتہ نہ قاصدوں کا کردار ہونے کے برابر ہے کیونکہ خدا اور انسان کے درمیان کوئی فاصلہ نہیں۔ ساری کائنات مقدس ہے؛ خدا یا معبود اور انسانوں کا جو ہر شتر کہے۔ الہام کسی واحد، دور دراز، الہی ماخذ کے بجائے اندر سے آتا اور مرافقے سے تحریک یا فتح یا بصیرت یا فتنہ افراد کی تعلیمات سے فیض یا ب ہوتا ہے (جیسے جن مت میں تیرھنکر یا بدھ مت میں بودھستو)۔ باس ہم کثرت پرست اور وحدانیت پرست دنوں مذاہب میں فرشتوں سے مشاپر روحانی ہستیاں ملتی ہیں تاکہ افراد کو دیوتاؤں اور روحوں کے ساتھ مناسب رہنے حاصل کرنے میں مدد دے سکیں۔ مثلاً چینی مذہب میں شین (Shen) مہربان روحیں ہیں (کبھی کبھی اجداد کے مجھوں) جو موزوں بھیشوں اور رسم کے ذریعہ زندہ افراد کی خدمت کرتی ہیں۔ ہنومت میں "کای" دیوتاؤں،

اجداد اور حتیٰ کہ فطری اشیا کی روئیں ہیں جن کی حمایت اور دو عقیدت اور اطاعت کے ذریعہ حاصل کی جاتی ہے۔ جاپانی بودھی کامی کو دیوتاؤں یا بودھستوں کی مجسم صورتیں خیال کرتے ہیں۔

### یہودیت اور زرتشت مت:

ابتدائی عبرانی تکریں خدا برآہ راست لوگوں پر ظاہر ہوتا اور ان سے گلکو کرتا ہے (کتاب پیدائش ۳:۸؛ خروج ۱:۱۲)۔ وہ اکثر انسانی معاملات میں بھی مداخلت کر کے خندادا رہتی رہی اختیار ہے۔ خدا کی برابری قطرت ایک خانہ بدش، قائم قبیلے کی ادارگی عکس ہے جس کی اخلاقیات رسوم اور شیوه پر بنی تھیں۔ پیغمبروں اور قبل از خروج مصنفوں کے زیر اثر ان قدیم تصورات پر نظر ٹانی کر کے سماجی انصاف پر بنی ایک اخلاقیات وضع کی گئی۔ ایک نئے مذہبی طبقے نے برآہ راست خدا سے رجوع کیے بغیر شرکی وضاحت کی۔ انسانوں کے ساتھ خدا کی روبروی میں فرشتوں اور بدر وحوں نے خدا کی جگہ لے لی، اور شیطان نے اپنے تباہ کن اختیارات حاصل کیے۔

ای طرح صدیوں کے دوران فرشتوں کی بھی قلب ہبہت ہوئی۔ ابتدائی باہمی کہانیوں میں (مثلاً زبور ۴:۷۸؛ سموئیل ۱:۱۰، ۱۸) وہ بدخواہ اور قاتلانہ ہو سکتے ہیں۔ بعد کے مصنفوں نے بدخواہ روحوں کے مقابلے میں ان کی مہربانی یا کم از کم راست بازی پر زور دیا۔ شرائیکر بدر وحوں اور ان کے رہنماء شیطان کا مأخذ بعد کی یہودیت، عیسائیت اور اسلام میں زبردست قیاس آرائیوں کا موضوع ہنا۔ عمومی نقطہ لگاہ کے مطابق شیطان اور اس کے پرکار فرمان فرمئے تھے جنہیں

حد، رشک یا لالج کی وجہ سے جنت بدر کیا گیا۔

یہودیت میں مفصل علم الملائکہ کی ترقی بالی اسری (چھپی صدی قبل مسیح) کا تجھی اور زرتشت کے اثر کا حاصل تھی۔ اہورا مزدا (مہربان دیوتا) اور اگرامیع (بدخواہ دیوتا) کے درمیان کائناتی جنگ کی زرتشتی اسطورہ نے عبرانی صحائف اور Apocrypha نے علم الملائکہ اور شیطانیات پر عین اثرات مرتب کیے، جس نے آگے چل کر یہودی، عیسائی اور مسلمان گلر کو تراہ کیا۔ عبد نامہ عتیق کا خدا بھی اہورا مزدا کی طرح فرشتوں کی ایک فوج میں گمراہوا ہے۔ ”رب الافق“ ہے اور اس کے جنگجو فرقہ نے شیطان کی زیر قیادت شرائیکر قوتوں سے لڑتے ہیں۔ شیطان نے آہ-



رہیں الملائک درائل کو اکثر تو بیاس کے ہمراہ پیش کیا گیا (13ویں صدی)۔  
آہستہ سب سے بڑے دشمن انگر امینج کی صورت اختیار کر لی۔

یہودیت نے زرتشت مت والی ہی تقسیم کائنات کو قبول کر لیا: آسمان، زمین اور پاہال یا جہنم  
کی اقسام۔ آسمان افلاکی خط ہے جہاں خدا اور اس کے ملائکہ آباد ہیں۔ زمین، انسان کی دنیا،

زمان و مکان اور غلت و حلول میں مدد و دہ ہے۔ بگاڑ، بظی، تاریکی اور سوت کی زیریز میں و نیا یعنی پہاڑ شیطان اور اس کے شرائیز پر وکاروں کا مسکن ہے۔ تم حصوں پر مشتمل اس کائنات نے یہود یوں، یہ سائیوں اور مسلمانوں کے نہ بھی، ما بعد الطیعیاتی اور سائنسی تصورات کے لیے بھیاد بنائے رکھی، جتی کہ سولہویں صدی میں کا پر نیکس نے انقلاب پا کر دیا۔ تم حصوں پر مشتمل کائنات میں زمین ایک غیر کامل کارروائی سرانے ہے جہاں انسان آباد ہے۔ متشاذتگوں کا حامل، اپنے باخندے سے نا آشنا، اپنی اتفاقی اور فطرت سے اعلم۔ فرشتوں کا مصل مقصود خدا اور انسان کے درمیان حاکم قابلے کو پاشا ہے۔ زرتشت مت میں یہ فاصلہ (دیوتاؤں کے مابین) اس قدم بڑا تیج تھا جس نے انسان کو ایک انجینیئریا میں بے سہارا اور بے یار و عدوگار تجوہ دیا۔ یہودیت، یہ سائنس اور اسلام میں یہ دو روی انسان کے گناہ اور بہشت بدروی کا تیج تھی۔ وجہ چاہے کچھ بھی ہو، لیکن انسان اپنے خالق کے ساتھ تعلق کو بجول گئے یا انہیں اپنی تخلیق کا مقصود سمجھتا آیا۔ چونکہ فرشتے انسانی روپ و حارنے کے قابل ہیں۔ اس لیے وہ آسمان اور زمین کی خلیج کو پائٹے اور الہی ارادے، قانون اور منسوبے کو مکشف کرنے کے قابل ہوئے۔ فرشتوں کے البھائی کردار کو اجاگر کرنے میں یہودیت مت نے زرتشت مت کی پیروی کی۔ زرتشت مت کے ایشاپنچھاؤں میں سے ایک دوہمناہ (نیک سوچ) زرتشت پر ظاہر ہوا اور خدا کی حقیقی فطرت اور انسان کے ساتھ اس کے وحدے کے متعلق بتایا۔

عبرانی صحائف میں فرشتوں کے وظائف زرتشت مت والے ہی ہیں۔ وہ خدا کی مدح سرائی کرتے، الہی صداقت افشا کرتے اور مخلکے ایزوی کے مطابق عمل کرتے ہوئے اچھوں کو انعام اور بردوں کو سزا دیتے ہیں۔ وہ انسانوں کو خدا کی تفہیم میں عدو دیتے اور اس کی نظر میں ایک موزوں مقام حاصل کرنے کے قابل بھی بناتے ہیں۔ نیز وہ راست بازوں کی روحوں کو آسمان تک لے جانے کا وظیفہ بھی انجام دیتے ہیں۔

فرشتے الہی قانون کا نظاذ کرتے وقت یا بردوں کو سزا دینے کی خاطر بے رحم بھی بن سکتے ہیں (حزقی ایل، ۹)۔ تاہم، وہ راست بازوں کے ساتھ اپنے طرز عمل میں توجہ اور سرپرستی کا مشائی نہوت ہیں۔ مکاشختائی (Apocryphal) کتاب Tobit (دوسری صدی قبل مسیح) میں رئیس الملائکہ رافیل

ایک خطرناک سفر میں نوجوان ہیر و تو بیاس کی راہنمائی کرتا اور جادوئی منتر بتاتا ہے جو اسے شیطان اسمودیس سے محفوظ رکھتا اور اس کے باپ کی بینائی بحال کرتا ہے۔ تو بیاس کی معاونت کرتے ہوئے رافیل ان محافظ فرشتوں جیسا انداز اپناتا ہے جو بعد کی یہودیت اور کیتوںگ ازم میں بے پناہ اہم اختیار کر گئے۔ یہ سرپرست فرشتے "فراؤشی" نامی زرتشتی روحوم جیسے تھے..... اجدادی روحوم، سرپرست روحوم اور افراد کے لافقانی اجزا کے درمیان ایک مقام اتصال۔

عبرانی صحائف میں دوریں الملائکہ کا ذکر موجود ہے: میکائیل یا ماگیل (خدا جیسا) آسمانی لشکروں کا جنگجو سردار، اور جبراٹل یا گابریل (خدا کا انسان)، آسمانی قاصد۔ مکاشفاتی اناجیل (Apocrypha) میں ہرید دوریں الملائکہ کا ذکر ہے: رافیل (خدا کی شفایا) جو Tobit میں مذکور ہے؛ اور ارٹل (خدا میر انور ہے) جس کا ذکر Esdras 2 میں آیا ہے۔ Tobit میں سات بے نام رئیس الملائکہ کا بھی ذکر ملتا ہے۔ اس کے علاوہ عبرانی صحائف میں فرشتوں کے دو سلسلے بھی موجود ہیں۔ چھ پروں والے سیراٹم جوالوی تخت کے اردو گردمنڈ لاتے اور خدا کی مدح سراہی کرتے رہتے ہیں، اور دوسرے کروہیم جن کے متعلق حرمتی ایل نے بیان کیا۔ سلیمان نے زیتون سے تراشے اور سوتا چڑھے پردار کروہیم کے دودیو قامت بت معبد کے نہایت اندر رونی حصے میں نصب کیے، اور خدا نے آدم و حوا کے نکالے جانے کے بعد باغِ عدن کے مدخل پر شمشیر شعلہ بردار کروہب کو تعینات کیا۔

بعد کی یہودیت کا علم الملائکہ غناستی، عیسائی اور عوای اعتقدات کو جذب کر لینے کے تینیں میں حد درج تفصیلی ہوتا چلا گیا۔

### عیسائیت میں فرشتے:

عهد نامہ جدید کے فرشتے بھی عہد نامہ حقیق کے فرشتوں جیسے وظائف انجام دیتے ہیں۔ تاہم، سمجھی علم الملائکہ زیادہ مفصل ہے اور غناستی دعوای اعتقدات کو زیادہ منعکس کرتا ہے۔ سمجھی دور کی چھلی چار صدیوں کے دوران پھلنے پھولنے والے غناستی عیسائی، یہودی اور پاگان (بت پرست) شاخوں کا ملفوظ ہے، لیکن انہوں نے مجموعی طور پر کائنات کو خیر اور شر کے درمیان لڑائی کا

ایک میدان تصور کیا۔ وہ انسان کو ایک شیطانی شخصیت کی پیدا کر دہ کائنات میں مجبوس رکھنے تھے۔ انسان کا مشن ان آسمانوں پر داپس جانا تھا جہاں سے وہ آیا۔ یہ کام کرنے کے لیے روح کو سات مرافق یا درجات سے گزرنا تھا جن میں ہر ایک پر ایک ایک فرشتہ قادر تھا۔ فرشتے صرف ان روحوں کو آگے جانے کی اجازت دیتے جو انہیں ان کے نام لے کر بخاطب کرتیں اور موزوں منتر پڑھتی تھیں۔ ان ناموں اور منتروں کا علم ہی غناستیں کی وجہ تھیں ہے۔ Gnostics کا الفاظ مطلب "اہل علم" بتا ہے (عربی میں یہ بگذر غناستی بن گیا)۔

یہودیوں کے ساتھ ساتھ بہت سے عیسایوں نے بھی یہ غناستی عقیدہ قبول کر لیا کہ فرشتوں نے تخلیق میں کردار ادا کیا اور کائنات کو چلائے رکھنے کے عمل میں شریک ہیں۔ سکندر یونیورسٹی کے گھنیم (150-215ء) کو یقین تھا کہ ستاروں اور چار عناصر کی حرکت فرشتوں کے کنٹرول میں تھی۔ ستاروں کو فرشتوں کے ساتھ شناخت کیے جانے کا امر وضاحت کرتا ہے کہ ان کی تعداد، خوبصورتی اور تابانی کتنی زیادہ تھی۔ کچھ ابتدائی عیسایوں (جو غالباً سابق غناستی ہی تھے) نے فرشتوں کی پرستش کی اور انہیں بطور غالب مسح سے بھی زیادہ طاقتور رہا۔ غالباً اسی لیے عبد نامہ جدید میں فرشتوں کی عبادت کے خلاف حکم آیا ہے (عبرانیوں، ۱:۴۴)۔ فرشتوں سے مدد ماننے کی غناستی روایت نے اس ملکوتی سحر میں حصہ لا جو لوگی یہودیت، عیسائیت اور اسلام میں ترقی پذیر ہوا۔

روایت نے اس ملکوتی سحر میں حصہ لا جو لوگی یہودیت، عیسائیت اور اسلام کے علاوہ انہیوں عبرانی صحائف کے فرشتوں کی طرح مسیحی فرشتے بھی خدا کے قاصد اور اپنی ہیں۔ انہیوں نے مسح کی پیدائش کا اعلان کیا اور کرہ ارض پر اس کے مشن کی تصدیق کی۔ اس کے علاوہ انہیوں نے حواریوں، اولیا اور شہدا کے مشن کو بھی معتبریت بخشی۔ عیسایوں کی روزمرہ زندگی میں فرشتوں کا بڑا عمل دخل ہے۔ وہ ساکر انسٹیشن کی صدارت کرتے ہیں۔ ابتدائی زندگی کے اہم ترین لمحوں میں شامل ہیں۔ وہ روز حشر کا اعلان کریں گے اور اچھوں بروں کی تمیز کریں گے۔ ریس الملاکہ میکائیل (ماکیل) مرنے والوں کی روحوں کو توتا ہے۔ فرشتے عیسایوں کو پے شمار طریقوں سے تجھات پانے میں مدد دیتے ہیں، ان کے بغیر کوئی دعا نہیں ہو سکتی۔ وہ اہل ایمان کی دعائیں خدا تک لیجاتے ہیں۔ وہ کنز و رکو طاقت اور کچھ ہوؤں کو تسلی دیتے ہیں (با شخص شہدا کو)۔ اولیاء کی سو انجامات کے مطابق انہیوں نے فرانسکیوں کی خانقاہ میں راہبوں کے لیے کھانا بھی پکایا۔

روایت کہتی ہے کہ بچوں کے محافظ فرشتے آسمان پر، خدا کے قریب، ایک خصوصی مراعات یافت  
مقام رکھتے ہیں (متی 10:18)۔

### اسلام میں فرشتے:

اسلام کا علم الملائکہ یہودی اور سمجھی نقش پر ہی چلتا ہے۔ فرشتوں کے درمیان گمراہ و اخدا  
ساتوں آسمان (عرش) پر تخت نشین ہے۔ فرشتے زمینی بادشاہ کے خدام کی طرح خدا کی خدمت  
کرتے اور اس کے قاصدوں کے فرائض انجام دیتے ہیں۔ اسلامی روایت کے مطابق فرشتے ہی  
حضرت محمد پر وحی لے کر آیا، لیکن آپ اُسے جن سمجھے اور بہت پریشان ہوئے۔ انجام کا رجرب مل  
(علیہ السلام) آپ پر ظاہر ہونے اور آپ کے پیغمبر ہونے کی توثیق کر دی۔ فرشتہ وحی کی حیثیت  
میں جرب مل آپ کو پروں والے گھوڑے برائی پر بخاک رسات آسمانوں کی سیر کروانے لے گئے۔  
قرآن میں ویگر فرشتوں کا بھی ذکر ہے۔ میکائل (ماکیل) انسانوں کو کھانا اور علم دیتا ہے؛  
عز رائیل ملک الموت ہے؛ ایسا ایسا اسرافیل جسموں میں روح پھونکتا ہے اور روز حشر کا اعلان  
کرنے کے لیے بغل بھی وہی بجائے گا۔ عوامی عقیدے کے مطابق فرشتے صفت عورتوں "حوروں"  
کا ایک نولہ مسلمانوں کی جنت میں رہتا ہے۔ ان حوروں کا کام جنت میں جانے والے مسلمان  
مردوں کو شہوانی سرت بھیم پہنچاتا ہے۔ حوریں ہندو افلاک کی مسحور کن اور جنی اعمال میں تربیت  
یافتے اپراؤں جیسی ہیں۔ حوروں اور اپراؤں کی شہوانیت عیسائی فرشتوں کی غیر جنسیت سے واضح  
طور پر متفاہد ہے۔

### فرشتوں کے مراتب:

فرشتوں کو عموماً چار یا سات سلسلوں میں گروہ بند کیا جاتا ہے۔ روم مقدس کتب  
"Sibylline Oracles" میں چار سلسلے بیان کیے گئے ہیں۔ چوتھے سلسلے کی نمائندگی چار نقطاط  
اصلیے (کارڈنل پاؤئس) کرتے ہیں اور یہ کاملیت کی علامت ہیں۔ سات معلوم "سیاروں"  
(پانچ سیارے، سورج اور چاند) کی تعداد نے باطلی فلکیات میں ایک اہم کردار ادا کیا۔ زرتشت

مت پر بابلی سائنس کے اثر کا اندازہ زرتشتی علم کا نات میں سات کے ہند سے کوہی گئی اہمیت سے ہوتا ہے۔ سات مقدس لا فانی ہستیوں کی شاخہ سات سیاروں کے ساتھ کی گئی۔ سیاروں کو سات کروں میں حرکت کرتا ہوا مانا جاتا تھا۔ مقدس لا فانیوں کے برعکس سات شرائیکر روحیں تھیں، چنبوں نے عیسائیت کے ہاں سات مہلک گناہوں کی صورت اختیار کر لی۔ غناطیعوں نے فرشتوں کے سات سلطے شناخت کیے اور انہیں سات کروں کے ساتھ شناخت کیا۔ عہد نامہ چدید میں فرشتوں کے سات سلطے گنوائے گئے ہیں: تخت، حقیق، نیکیاں، طاقتیں، جاگیریں، رئیس، الملائک، اور ملائکہ (Dominions، Powers، Virtues، Thrones، Antiques)۔ سکندریہ کے لکھنف اور دیگر ابتدائی عیسائی ماہرین الہیات نے ان سات سلسوں کو قبول کیا۔

کے ڈایونی سینس (پانچویں صدی عیسوی کا آخر) کی تحریروں میں یہودی اور سمجھی علم الملائکہ کے بہت سے دھارے ایک منظم کل میں ہماگئے۔ عہد نامہ چدید میں مذکور سات طبق ہائے ملائکہ میں ڈایونی سینس نے دو کا اضافہ کیا (جن کا ذکر عہد نامہ حقیق میں آیا ہے)..... کروہیم اور سیرافیم۔ اس طرح تین تین کی منڈلیوں والے کل تین طبقے بن گئے (مشکیث کا عدد 3 تین مرتبہ دہرا یا گیا)۔ ان تین طبقوں میں سے اعلیٰ ترین میں سیرافیم، کروہیم اور تخت (Thrones) شامل ہیں۔ ان کا کام خدا کا مراقبہ کرنا بتایا گیا۔ رعیتوں، نیکیوں اور طاقتیوں پر مشتمل دوسرا طبقہ کائنات پر حکمران ہے۔ جبکہ جاگیروں یا اقانیم، رئیس الملائکہ اور ملائکہ پر مشتمل تیسرے طبقے کا کام دو بالا تر طبقات کے احکامات کو لانا اور لیجانا ہے۔

### خصوصیات یا اوصاف:

اگرچہ فرشتوں کے وظائف واضح طور پر بیان کر دیے گئے، لیکن ان کی فطرت اور خدا کے ساتھ تعلق بدستور اختلاف رائے کا معاملہ رہا اور اب بھی ہے۔ زرتشت مت میں "سات مقدس لا فانی" اہورا مزدا میں سے صادر ہوئے اور لہذا وہ الوہی ہیں۔ مختلف غناطی نظاموں میں مکاشفات کا ایک حیرت انگیز نوع خدا اور انسان کے درمیان ویلے کا کام دیتا ہے۔ مثلاً مانویت

(جو تمہری صدی میسوی میں عیسائیت کے مقابل آئی) میں ملکوتی ہستیوں کی ایک بہت بڑی تعداد کا صدور "عطرت کے باپ" میں سے ہوا۔... بشمول "بارہ روشن گلینوں"؛ "...بارہ زمانوں"؛ "...نور کے دوستوں" اور دیگر کے۔ یہودیت، عیسائیت اور اسلام میں وحدانیت پر اصرار نے اس جیسے وحدت الوجودی صدورات کا مدارک کر دیا ہو گا، لیکن فرشتوں کو *benei elohim* یا "خدائی کے بیٹے" قرار دیے جانے کے باعث (زبور، 1:29) اس عمومی عقیدے کو بڑھاوا لایا ہو گا کہ وہ الہی طیب نہم الہی ہستیاں ہیں جو بذات خود معبود کہلانے کی حقدار ہیں۔ سرکاری سطح پر تادیب کیے جانے کے باوجود عمومی تحلیل میں یہ تصور قائم رہا کہ الہی روحیں (شیطان، پریاں، بجوت، جن وغیرہ) انسان کو فائدہ پہنچا سکتی ہیں۔ یوں سحر کے لیے منطقی بندوق فراہم ہوئی۔

اگرچہ فرشتوں کو روحاںی ہستیاں مانا گیا، لیکن اس بارے میں اختلاف رائے موجود رہا کہ آیا ان کے اختیار کردہ جسم مادی ہیں یا وہ شخص مادی نظر آنے کا دھونکا دیتے ہیں۔ سینٹ آگسٹائن نے انہیں مادی مانا۔ ڈیوٹی سکس نے اختلاف کرتے ہوئے زور دیا کہ فرشتے خالص تاروں ہیں۔ بعد کی تمام عیسائیت میں بھی خیال غالب رہا اور نامس آکوئیں نے اس کی تو یقین کی۔

### فرشتوں کی صورت گری:

پانچویں صدی میسوی کے وسط سے قبل تک فرشتوں کی *iconography* متعین نہیں ہوئی تھی۔ تب تک یہودیت سے درش میں طلنے والی شبیوں سے عیسائیت کا تمام خوف بھی عائب ہو چکا تھا۔ تاہم یہاں کوچیش کرنے کے مسئلے کے ساتھ ہر دا زماں میں آرٹشوں کو صحائف سے بہت کم مدد ملی۔ وہاں بیان کردہ فرشتے یا تو فانی نوجوانوں جیسے ہی ہیں (کتاب پیدائش، 18:2؛ 19:1) یا پھر اسکی مجرد شہمیں کہ انہیں تصویر میں پیش نہیں کیا جاسکتا۔ مثلاً حزقی ایل میں بیان کردہ فرشتوں کے چار پر اور چار چہرے (شیر، نیل، شاہین اور انسان) اور پھرے جیسے پاؤں ہیں۔ وہ آٹھیں پہیوں پر رواں رکھائی دیتے ہیں۔ اس قسم کے ہیبت ناک انتزاجات اشوری اور مصری آرٹ کا وصف تھے اور مختلف طاقتوں کے اتحاد کی علامت تھے: شیر جیسی طاقت اور شان، نیل جیسی محنت اور لگن، پرندوں جیسی سبک روی، انسان کی ذہانت۔

اپنادائی سمجھی دور میں آرٹسٹوں نے فرشتوں کو پروں کے بغیر نوجوانوں کے روپ میں دکھایا۔ لیکن فرشتوں کی روحانیت پر بڑھتے ہوئے اصرار کے ساتھ ایک نیا مثالی تمدن تلاش کر لیا گیا۔ ..... دو پروں والا لڑکا۔ روحوں کو پردار شبیہوں کے ساتھ شناخت کیے جانے کا رجحان غیر اتنی صحائف سے پہلے کا ہے، اور اس کا تعلق سورج دیوتا ہو رہا کے ساتھ بنتا ہے جسے پروں والے سورج کے انداز میں دکھایا گیا۔ 1000 قبل مسیح میں بسالت پر بنی ایک نبیت کارنی (Basalt Relief) پر دکھائی گئی مخلوق یسوعیہ کے بیان کردہ سیرافیم جیسی ہے۔ ابطور ماڈل دستیاب و مگر پردار شبیہوں میں اشوری مخلوں کے محافظ یونانی فاتحین، اور یونانی دیوتا ہر میں کی مورتیاں شامل تھیں۔ مرکری کے تھے (Medallions) بھی ملے ہیں جن پر دیوتا کا نام کھرچ کر رہے کائیں (Michael) لکھ دیا گیا۔ وہ مذہب بدل کرنے نئے عیسائی بننے والوں کے تھے جنہوں نے اپنے پاگان ٹلساتوں کو مسترد کرنے میں مدد بکام مظاہرہ کیا۔

الوہی قاصدوں اور انبیوں کے طور پر اپنے کردار میں فرشتوں نے سمجھی آرٹ میں ایک اہم کردار ادا کیا۔ سالہا سال کے دوران مختلف سلسلے ہائے ملائکہ کو ممیز کرنے کے لیے مختلف اوصاف وضع کر لیے گئے۔ یسوعیہ کے بیان کی مطابقت میں سیرافیم کو کبھی کبھی چھپروں کے ساتھ اور ڈھالیں اٹھائے ہوئے دکھایا گیا جن پر لفظ Sanctus تک مرتبہ لکھا ہوا تھا۔ ان کے اروگرد دکھائے گئے شعلے خدا کے ساتھ ان کی محبت کی شدت کی علامت تھے۔ کرونویم کو اکثر آنکھوں میں گمراہوایا مور کے پروں کے ساتھ پیش کیا گیا (آنکھ یا مور کے پر کی "آنکھ" سراہت کر جانے والی ذہانت کی علامت تھی) Dominions۔ Virtues کے ہاتھ میں "آلات شوق ہیں"..... کامنوں کا زاج، حیلہ اور نیزہ یا برقچی۔ نوع انسانی کے محافظوں کی حیثیت میں Powers نے شعلوں کی تکواریں اٹھائی ہوئی ہیں؛ Principalities حکمرانوں کے محافظوں کی حیثیت میں تکواریں اور عصائے شاہی اٹھائے ہوئے ہیں؛ رئیس الملائکہ ممیز علامت اور اوصاف کے حامل ہیں؛ آسمانی لشکروں کا رہنمایہ کائیں پوری طرح مسلح ہے؛ بجرائیں بشارت مسیح کا زرس تھاے ہوئے؛ رائل عموماتو بیاس کے ہمراہ۔

فرشتوں کی روحانیت پر سمجھی اصرار نے اس تصور کی بھی حمایت کی کہ وہ غیر جنسی تھے۔ اس

سے وضاحت ہوتی ہے کہ انہیں جسموں کے بغیر، پردار سروں کے طور پر کسی دکھایا گیا۔ غیر جنسی ہستیوں کے طور پر فرشتوں کے تصور کو تصویر کشی کی متجانس روایات سے ہزینہ حمایت ملی جن سے ہمیں آرٹشوں نے استفادہ کیا۔ نیز، لاطینی اور یونانی زبان میں جنسی بنیاد پر درجہ بندی سے پیدا ہونے والی لسانی گز بوجھی اس کی وجہ تھی۔ اگرچہ یونانی لفظ "aggelos" اس نہ کرے، لیکن فرشتوں کو "فیک" (Nike) کی مونٹ شیہوں کے ساتھ شاخت کیا اور حسن، چاقی، محبت، انصاف اور ہمدردی (لاطینی اور یونانی میں یہ سب اسی مونٹ ہیں) کی تجھیمات کے طور پر دکھایا گیا۔ تیر ہوئیں صدی تک اگرچہ فرشتوں کو جنسی اوصاف کے بغیر پیش کیا جاتا رہا، لیکن انہیں عموماً پر شباب لڑکوں کی صورت میں پیش کیا گیا۔ فرشتوں کے مثالی حسن پر مسخر گو تھک اصرار نہ سوالی فرشتوں کی صورت پر یہی اور فرشتہ نہ صورتوں کی نہایت پر منحصر ہوا۔ تب نشأۃ ثانیہ میں کلاسیکی آرٹ کی دریافت تو کے ساتھ فرشتے حد درجہ فطری روپ اختیار کرتے گئے۔ کیوں پڑھنے شیرخوار بچوں کے طور پر فرشتوں کا مثالی شہود ہن گیا، اور کلاسیکی برہنہ جسموں کا مطالعہ چاک، چوبند، قوی الجثہ فرشتوں کی تصویر کشی پر منحصر ہوا (مثلاً "روزھر" از ماںکل اسنجلو)۔

### جدید دنیا میں فرشتے:

کاپریکس کے انقلاب نے فرشتوں پر یقین کی مغربی روایت کی جزوں کو کھلی کیں۔ کائنات کی تین حصوں میں تقسیم اب گھوینیاتی سکم میں با معنی نہ رہی جس میں کرہ ارض بھی ممکنہ لامتناہی کائنات میں سورج کے گرد گھومتے ہوئے ویگر سیاروں میں سے ایک تھا۔ چونکہ اب کوئی اوپر یا پیچے، کوئی کامل یا غیر مختصر آسمان موجود نہیں تھا، اس لیے بہشت یا جہنم کا طبعی وجود بھی قابل سوال تھبرا۔

لیکن طبی علوم نے بہشت، دوزخ، فرشتوں اور شیطانوں کی شہوں حقیقت پر یقین کو کھو کھلا کیا، جیکہ گز شہد و صدیوں میں ہونے والی نفیاتی دریافتیں نے ان "ہستیوں" کو بطور نفیاتی مظاہرنی ایقا نیت پر سرفراز کیا۔ سکنڈ فرائیڈ نے بذات خود شخصیت کے ڈھانچے میں سے جزوی کائنات کا پتا لگایا۔ پسرا گھو، اگھو اور اڈ۔ سی جی یجک نے ایک اجتماعی لاشور کے وجود کا تصور پیش کیا اور

اس्टوریاٹ و مذہب پر آرکی ناٹپ شبیہوں، یا (اجتمائی لاشعور میں) "آرکی ٹانچس" کے حوالے سے بحث کی جوہر انسان میں موروثی ہیں۔

جدید نفیات کے مبیا کردہ نفیاتی اضاد میں بصیرتوں کے ساتھ انفرادی روحوں پر لڑنے والے فرشتوں اور شیطانوں کے تصور نے نیا مظہر موم اور معنویت اختیار کی۔

آن ہم واضح طور پر دیکھ سکتے ہیں کہ پہماندہ قرار دیے جانے والے غریب اور تو ہم پرست معاشروں کی نسبت ترقی یافت اور علمیکی ممالک میں بھی فرشتوں پر یقین ایک عام بات ہے۔ 1992ء میں کیے گئے ایک آیاپ سروے کے مطابق 76 فیصد نوجوان امریکی لڑکے لڑکیاں فرشتوں پر یقین رکھتے تھے، جبکہ 1978ء میں یہ تناسب 64 فیصد تھا۔

کچھ ماہرین کے خیال میں بے یقینی اور سیاسی و سماجی اپتری کے دور میں ایسی روحانی ہستیوں پر یقین بڑھ گیا ہے جنہیں انسانوں کا محافظہ اور مددگار تصور کیا جاتا ہے۔ بہر حال زیادہ تر لوگ اپنے اپنے صحائف کی شہادتوں کی بنیاد پر صدیوں سے فرشتوں اور روحانی ہستیوں کو مانتے آئے ہیں، البتاں ہستیوں کے تصورات میں تبدیلی آتی رہی۔

شاید فرشتوں کو شیطان کے مقابلے میں رکھ کر دیکھنے سے معاملہ واضح ہو سکتا ہے۔ بلکہ فرشتوں اور شیطانوں کو بالترتیب نیک اور بد ارواح سمجھا جائے تو ہم حقیقت روح کے زیادہ پڑے سوال سے دوچار ہوں گے۔ روح کے تصورات کا تعلق مذاہب کی نسبت ان تہذیبوں کے ساتھ زیادہ ہے جن میں وہ مذاہب پر وان چڑھے۔ ہم فرشتوں اور شیطان کے تصورات کے ذریعہ روح کے زیادہ عیقق تصور کو کھو جانے کی کوشش کریں گے اور مختلف بڑے مذاہب میں ان کی ترقی کا جائزہ بھی لیں گے۔

## بابل اور زرتشت مرت

بابل سے پہاڑتا ہے کہ فرشتوں یا خدا اور انسان کے درمیان پیغام رسانی کرنے والی روحوں پر یقین سائی لوگوں کا وصف ہے۔ چنانچہ بابل کے سامیوں کے ہاں اس یقین کی جزیں تلاش کرنا دلچسپ ہو گا۔ ”قدیم مصر اور بابل کے مذاہب“ کے مصنف Sayce کے مطابق بابل کے قدیم سویبری مذہب پر سائی عقائد کی پونდکاری ان کی مذہبی بصیرت پر جنی نظام میں فرشتوں کے داخلے سے عبارت ہے۔ چنانچہ ہم مردوک کے وزیر نبو (Nebo) میں ”خداؤند کے فرشتوں“ کا ایک دلچسپ متوازی دیکھتے ہیں۔ اسے مردوک کے ارادے کا مفتریا ”فرشتہ“ بھی کہا گیا۔ اور Sayce نے ہوئیں کی اس رائے کو قبول کیا کہ Minean کندہ تحریروں سے یہ ثابت کیا جاسکتا ہے کہ قدیم سائی مذہب چاند اور ستارے کی پرستش پر مشتمل تھا، کہ چاند دیوتا Athtar اور ایک ”فرشتہ“ دیوتا عمادت خانے کے سر برآ ہے۔ خیر اور شر کی بادشاہتوں کے درمیان پانچھی تضاد کی متوازی صور تھاں ”آسمان کی روحوں“ یا igigia (نی نپ کی زیر قیادت لفکر) اور ”کرۂ ارض کی روحوں“ یا

اوناکی (پاتال میں مقیم) کے تضاد میں ملتی ہے۔ بابلی فرشتے (یا *Sukallii*) بابل کے روحانی قاصد ہیں؛ وہ اپنے خداوند کی مشاک کا اعلان کرتے اور اس کے ایسا پر و نطاً اتفاق انجام دیتے ہیں۔ ان میں سے کچھ ایک قاصدوں سے بڑھ کر لگتے ہیں؛ وہ دیوتائے مطلق کے مضر اور نائب تھے، چنانچہ



پردار برہنہ دیوی جسے دیوی للہ مانا جاتا ہے (مسیو پوٹا میا، 2000ء 1600ق م)۔

نیو" بورسپا کا "خبر" ہے۔ ان فرشتوں کو دیوتا (جس کے وہ نائب ہیں) کے "بیٹے" بھی کہا گیا۔ چنانچہ نبی پ (جو ایک دور میں ان بائل کا قاصد تھا) بالکل اسی طرح اس کے بیٹے کی صورت اختیار کر گیا جیسے مرد و ک اکا بیٹا بننا۔ تخلیق اور سیلا ب عظیم کے باہمی بیانات باہمی بیانات کے ساتھ زیادہ تفاوت نہیں رکھتے۔ اور بھی بات دیوتاؤں اور فرشتوں کے بے ترتیب سلسلہ ہے مراتب کے متعلق کہنی چاہیے جنہیں جدید تحقیق نے آشکار کیا۔ شاید ہم تمام مذاہب کی صورتوں میں ایک قدیم فطرت پرستی کی باقیات دیکھنے میں حق بجانب ہیں جو کچھ موقعوں پر زیادہ خالص الہام کی ناقد روی کرنے میں کامیاب ہوئی، اور جس کے نتیجے میں بہت سی فاتحہ چیزیں بھی پیدا ہوئیں۔

چنانچہ باہل باشہ مخصوص فرشتوں کو خصوصی علاقوں کا انچارج تسلیم کرتی ہے (وانی ایل، 10)۔ یہ عقیدہ جنات کے عرب تصور میں نسبتاً پست حالت میں موجود رہا جو مخصوص مقامات پر منڈلاتے ہیں۔ اس کا ایک حوالہ شاید کتاب پیدائش (32:1,2) میں دیکھا جاسکتا ہے..... اور یعقوب نے بھی اپنی راہی اور خدا کے فرشتے اُسے طے۔ اور یعقوب نے ان کو دیکھ کر کہا کہ یہ خدا کا لشکر ہے اور اس جگہ کا نام مختار رکھا۔ "(ختار کا مطلب "ڈیرے" یا پڑا وڈا لانا ہے۔) عرب علاقے میں پڑرا کے متعلق کی جانے والی حالی تحقیقات سے ایسے قطعات ظاہر ہوئے ہیں جنہیں فرشتوں کے ڈیروں کے طور پر تحریروں سے نشان زدہ کیا گیا تھا، اور خاتہ بدوسٹ قبائل عبادت اور قربانی کے لیے دہان جاتے ہیں۔ ان جگہوں کو دیا گیا نام کتاب پیدائش کے مذکورہ بالا اقتباس میں "ختار" سے پوری طرح مطابقت رکھتا ہے۔ بیت ایل کے مقام پر یعقوب کا خواب (پیدائش، 12:28) بھی شاید اسی لہکری میں آتا ہے۔ یہ کہنا کافی ہے کہ باہل میں بھی کچھ الہام نہیں، اور اللہ یا قدر تحریروں کا مقصد محض ہمیں نئی چانیاں بتانا نہیں بلکہ فطرت کی سکھلائی ہوئی مخصوص سچائیوں کو واضح کرنا بھی ہے۔ جدید لکھنے نظر باہل کی ہر چیز کو نہایت قدیم مانتا اور سمجھتا ہے کہ باہمی تحریریں قدیم دور کی ہونے کے باعث ان میں شامل مذہب بھی قدیم ہو گا۔ یہ لکھنے نظر Haag کی "Theologie Biblique" (ص 339) میں ملتا ہے۔ اس صحف نے باہمی فرشتوں کو محض ایسے قدیم معبد خیال کیا جو وحدانیت کی فاتحان پیش رفت کے باعث گر کر شتم دیوتا بن گئے۔

## ژینداؤستا میں فرشتے:

بائل کے فرشتوں اور ژینداؤستا کے ایشا سپیخا (عظیم رئیس الملائکہ) کے درمیان تعلق کھو بنے کی کوششیں بھی کی گئی ہیں۔ فارسی غلبے اور بابلی اسیری نے فرشتوں کے عبرانی تصور پر بہت زیادہ اثر ڈالا۔ یہ امریروٹلم کی تالמוד، روشنہشنا (Rosch Haschanna) 5.6 میں تسلیم کیا گیا ہے، جہاں یہ کہا گیا کہ فرشتوں کے نام بائل سے آئے۔ ہم، یہ کسی بھی طرح واضح نہیں ہے کہ اوستا کے صفات میں اس قدر تماں نظر آنے والی ملکوتی ہستیاں ساسانیوں کے قدیم فارسی نو زرتشت مت سے مشوہ ہیں۔ Darmesteter کے خیال میں اگر ایسا ہے تو ہمیں اس انتساب کو بالکل لئتے ہوئے زرتشتی فرشتوں کو بائل اور فیلو کے زیر اشرقتار دینا پڑے گا۔ ژینداؤستا کے سات ایشا سپیخا اور بائل کے سات فرشتوں کے درمیان مشابہت پر زور دیا گیا ہے: ”جو خدا کے حضور کھڑے رہتے ہیں۔“ لیکن یاد رہے کہ اول الذکر فرشتوں کی اصل تعداد چھ ہے، اور ”ان“ کے باپ اہورا مزدا“ کو بھی شمار کرنے سے سات کی تعداد پوری ہو جاتی ہے۔ نیز، یہ زرتشتی رئیس الملائکہ نسبتاً زیادہ مجرد ہے: بائل میں وہ کسی بھاری ذمہ داریوں کا حامل فرد نہیں۔

## بائبلی دور اور یہودیت

فرشتنے کے لیے بائبلی نام کا مطلب محض "قادصہ" بتا ہے۔ خدا کے نام (ایل) کا اضافہ کرنے سے ہی "Angel" بنا، یعنی خداوند کا فرشتہ (زکریا، 12:8) و مگر القیامت "خدا کے بیٹے" (پیدائش 4:6) اور "مقدس" (زبور 6:89) ہیں۔

فرشتنے نہایت دلکش انسانوں کی صورت میں بھی آدمی کے سامنے آتے ہیں اور فوراً ہی شاخت نہیں کیے جاتے (پیدائش 8:2 اور 5:19؛ تقاضہ 6:17)۔ وہ ہوا میں آتے ہیں، نظروں سے اوچھل ہو جاتے ہیں؛ ان کی چھوٹی ہوئی بھینشوں کو آگ گل لیتی ہے؛ وہ قربانی کی آگ میں غائب ہو جاتے ہیں؛ مثلاً ایساں جو ایک آتشیں رتمہ میں آسان پر گیا؛ اور وہ جھاڑیوں کے شعلوں میں سے بھی تمودار ہو سکتے ہیں۔۔۔۔۔ "تب خداوند کے فرشتہ نے اس عصا کی نوک سے جو اس کے ساتھ میں تھا گوشت اور فطیری روٹیوں کو چھوڑا اور اس پتھر سے آگ نکلی اور اس نے گوشت اور فطیری روٹیوں کو جسم کر دیا۔ تب خداوند کا فرشتہ اس کی نظر سے غائب ہو گیا۔" (تقاضہ، 6:21) وہ آسان

جیسے صاف اور روشن ہیں، لہذا وہ آگ سے بنتے ہیں اور نور کے ہالے میں گھر سے رہتے ہیں (ایوب، 15:15)۔ جیسا کہ زبور کے مصنف نے کہا: ”تو اپنے فرشتوں کو ہوا گیں اور اپنے خادموں کو آگ کے شعلے ہاتا ہے۔“ اگرچہ فرشتے انسانوں کی بیٹیوں سے مجامعت کرتے (پیدائش، 4)، اور آسمانی روٹی (زبور، 78:25) کھاتے ہیں، مگر پھر بھی غیر مادی ہیں اور زمان و مکان کے قیدی نہیں۔

### فرشتوں کی ظاہری شکل:

ورائے انسان ہونے کے باوجود فرشتے انسانی روپ دھارتے ہیں۔ یہ قدیم ترین تصور ہے۔ بعد از بابل ادوار میں وہ درجہ بدرجہ اور بالخصوص اپنے ذمہ لگائے گئے کام کی نوعیت کے مطابق جسم ہوئے..... تاہم، عموماً انہوں نے انسانی صورت ہی اپنائی۔ وہ ششیں بڑھنے یا تباہ کرنے ہتھیا راپنے ہاتھوں میں اٹھائے ہوئے ہوتے ہیں اور گھوڑوں پر سفر کرتے ہیں۔ (کنی، 22:23؛ حزقی ایل 9:2) تو ارخ 1 میں ایک خوفناک فرشتے کا ذکر ہے: ”اور داؤ نے اپنی آنکھیں اٹھا کر آسمان و زمین کے سچ خداوند کے فرشتے کو کھڑے دیکھا اور اس کے ہاتھ میں نگلی تکوار تھی۔“ (21:16) کتاب دانی ایل، جو غالباً 165 قبل مسیح میں لکھی گئی، میں ایک شخص کتابی پیرا ہن پہنے اور اوقا ز کے خالص سونے کا پکا کر پر باندھے کھڑا ہے۔ اس کا بدن زبرجد کی مانند اور اس کا چہرہ بکلی کا ساتھا اور اس کی آنکھیں آتشی چاخوں کی مانند تھیں۔ اس کے پاز و اور پاؤں رنگت میں چکتے ہوئے پیچل سے تھے اور اس کی آواز انبوہ کے شور کی مانند تھی۔“ (دانی ایل، 10:5,6) یہ ایک کھلا سوال ہے کہ آیا اس دور میں فرشتوں کو پروں والا تصور کیا گیا تھا یا نہیں (دانی ایل، 9:21)۔

فرشتے طاقت و راہ رہیت ناک ہیں، وہ دانش اور زمین پر ہونے والے تمام دقوص کا علم رکھتے ہیں۔ وہ درست رائے قائم کرتے ہیں، وہ مقدس ہیں لیکن بے خطائیں، کیونکہ وہ آپس میں مقابلہ بازی کرتے ہیں۔ اور خدا کو ان کے درمیان صلح کروانا اپڑتی ہے۔ جب ان کا مقصد سزا دینا شہ ہو تو انسان پر مہربان ہوتے ہیں (یہودی، 17:14؛ ایوب، 18:4؛ زبور، 20:103)۔



ابرہام (ایبراہیم) اعلیٰ کو قربان کرتے ہوئے۔

فرشتوں کی تعداد بہت زیادہ ہے۔ ایوب فرشتوں کے ایک لٹکر سے ملا، یشوع نے ””خداوند کے لٹکر کے سردار““ سے ملاقات کی: ””خدا اپنے تنہ پر بیٹھا ہے اور آسمان کا سارا لٹکر اس کے دائیں اور بائیں کھڑا رہتا ہے۔“ (پیدائش، 2:32؛ یشوع، 14:5؛ سلطین اول، 19:22؛ ایوب،

1:6)۔ عمومی تصور ایوب (3:25) والا ہے: "کیا اس کی فوجوں کی کوئی تعداد ہے؟" اگرچہ زیادہ پرانی تحریروں میں عموماً خداوند کے ایک فرشتے کا ذکر ملتا ہے، لیکن اصولاً انسان کی جانب پہنچتے جاتے والے وغیرہ متعدد مقاصدوں پر مشتمل ہوتے ہیں۔ تاہم، اس سے یہ نتیجہ نہیں اخذ کرنا چاہیے کہ "خداوند کا فرشتہ" سے خود خداوند یا کوئی خصوصی فرشتہ مراد ہے: خداوند کا فرشتہ کا مطلب یہ لیتا چاہیے کہ، صرف ایک فرشتے کی مدد سے نہایت حیرت انگیز کام بھی کر سکتا ہے۔

فرشتوں کا حوالہ خصوصی مشہوں کے متعلق میں آیا ہے۔ مثلاً "نجات دلانے والا فرشتہ"، "جاہ کرنے والا فرشتہ"؛ "یتھق کا مقاصد" اور "لڑائی کے فرشتوں کا ثول"۔ تاہم، جب آسمانی لشکر کا ذکر اس کے جامع ترین پہلو سے آیا تو گرد نہیں، سیرافیم hayyot (زندہ تخلوقات)، Ofanim (پیسے) اور arelim (مطلوب معلوم نہیں) کے درمیان واضح فرق کرنا پڑے گا۔ خدا کو گرد نہیں پر سوار اور "لشکروں کے خداوند" کے طور پر بیان کیا گیا۔ جو گرد نہیں کے درمیان رہتا ہے، جبکہ موخر الذکر شجر حیات کی خواہیں کرتے ہیں (سموئیل 4:4، 1:24؛ پیدائش 3:24)۔ سیرافیم کو سعیاہ نے چھ پروں والے بتایا، اور حزقی ایل hayyot اور اوفاق نہیں کو اسی آسمانی تخلوقات بتاتا ہے جنہوں نے خدا کا تخت اٹھا کر کھا ہے۔

بعد از پائیں عہد میں آسمانی لشکر اور زیادہ منظم ہو گئے، اور فرشتوں کی مختلف متعدد اقسام سامنے آئیں۔ کچھ ایک کو نام بھی دیے گئے، جیسا کہ نیچے بیان ہو گا۔

فرشتے خدا کی قدرت اور ارادے کے ویلے کے طور پر اور اس کے مقاصد پورے کرنے کی خاطر انسان پر ظاہر ہوتے ہیں۔ وہ افراد کے ساتھ ساتھ پوری کی پوری قوم پر بھی ظاہر ہوتے، تاکہ آئندہ اچھے یا بُرے دلائل کا اعلان کریں اور انہیں انجام تک پہنچا میں۔ فرشتوں نے ابرہام کو احلى، Manoah کو شمعون کی پیدائش اور ابرہام کو سدوم کی جاتی کے متعلق جیتلی خبر دار کر دیا۔ محافظ فرشتوں کا ذکر ملتا ہے، لیکن افراد یا اقوام کی محافظ روحوں کے طور پر نہیں، جیسا کہ بعد میں ہوا۔ خدا نے لوگوں کے مصر سے خروج کے بعد ان کی خواہیں کی خاطر ایک فرشتہ بھیجا تاکہ وہ انہیں ارض موعود تک لے جائے اور راستے میں آنے والے دشمن قبائل کو تباہ کرے (خروج 23:20؛ گنتی 20:16)۔ قضاۃ (1:2) میں..... بشرطیکہ بیہاں اور سایہ مثالوں میں خدا کا انسانی

جنہیں خداوند ہو۔۔۔ خداوند کا ایک فرشتہ تمام لوگوں سے خطاب کرتا اور انہیں ارش مسونوہ سکے پہنچانے کا وعدہ کرتا ہے۔ ایک فرشتے نے ایلیاہ کو گوشت اور شرب دیا (۱- سلاطین، ۱۶:۵)؛ اور جس طرح خداوند نے یعقوب پر نظر رکھی، اسی طرح ایک ایک فرشتہ ہر شخصی انسان کی حفاظت کرتا اور مختلف طریقوں سے اس کا خیال رکھتا ہے۔ ”خداوند سے ذرتنے والوں کی چاروں طرف اس کا فرشتہ خیس زن ہوتا ہے۔“ (زبور، ۳۴:۷) مگر یہ پسند فرشتے بھی موجود ہیں۔ جن میں سے ایک نے ۱,۸۵,۰۰۰ آدمیوں پر مشتمل ساری اشوری فوج کو صرف ایک رات میں ہر پاد کر دیا (۲- سلاطین، ۱۹:۳۵)۔ قاصدوں نے بھری جہازوں میں خداوند کے پاس سے روانہ ہو کر لاپرواں اہل اتحویل کو خوف زدہ کیا۔ (حرثی ایل، ۳۰:۹)؛ فرشتے کے سامنے دشمن ایسے ہو گئے جیسے ”ہوا کے آگے بھوسا“ (زبور، ۳۵:۶)؛ فرشتوں کی انتقامی کارروائیوں کا بھی ذکر ہے جیسا کہ ۲ یہودیوں (۲۴:۱۵) میں، ”سو خداوند نے اسرائیل پر وبا بھیجی جو اس صحیح سے لے کر معین وقت تک رہی اور داں سے یہ ریح تک لوگوں میں سے ستر ہزار آدمی مر گئے۔ اور جب فرشتے نے اپنا ہاتھ بڑھایا کہ یہ خلیم کو ہلاک کرے تو خداوند اس وبا سے ملوں ہوا اور اس فرشتے سے جو لوگوں کو سباہ کر رہا تھا کہا یہ بس ہے۔“ لگتا ہے کہ وہ با کوئی صورت میں تصور کیا گیا، اور زبور (۷۸:۴۹) میں مذکور ”عذاب کے فرشتوں“ کو اسی قسم کی شخصی تجسم سمجھنا چاہیے۔ وہ خداوند کی حمد کرتے ہیں (زبور، ۱:۲۹)۔ وہ خدا کے درباری اور مجلس شوریٰ میں شامل ہیں، اسی لیے انہیں ”مقدسوں کی مجلس“ کہا گیا۔ جب خدا انسان پر ظاہر ہوتا ہے تو وہ اس کے ہمراہ ہوتے ہیں۔ یہ تصور خودج کے بعد ہنا، اور زکر یا میں مختلف شکلوں کے فرشتوں کو زمین پر ادھر ادھر چلنے، کی قوت دی گئی تاکہ وہ معاملات کی خبر لا سکیں (زکر یا، ۶:۷۰)۔ چنبروں کی کتابوں میں فرشتے پیغمبرانہ روح کے نمائندوں کے طور پر بھی نظر آتے ہیں۔ وہ چنبروں تک خدا کا پیغام لے کر آتے۔ چنانچہ چنبر ہیگائی (Haggai) کو خدا کا پیغام بر (فرشت) کہا گیا، اور ہم جانتے ہیں کہ ملائی اصل میں کوئی نام نہیں، بلکہ اس کا مطلب صرف قاصد یا فرشتہ ہے۔ یہ امر قائل ذکر ہے کہ ۱ سلاطین (۱۸:۱۳) میں ایک فرشتہ چنبر کے پاس مقدس آیات لے کر آیا۔

پائلی مصنفوں نے فرشتوں کے مأخذ کے اہم مسئلے پر بات نہیں کی، لیکن خیال ہے کہ فرشتے

تخلیق سے پہلے ہی موجود تھے: "جب صبح کے ستارے مل کر گاتے تھے اور خدا کے سب بیٹھے خوشی سے للاکارتے تھے۔" (ایوب، 38:7) قدیم یونانی تحریر یہ ہے ان پر قیاس آ رائی نہیں کرتیں: انہیں محض انسان کے ساتھ ان کے تعلقات میں اور خدا کے تمدنوں کے طور پر لیا گیا۔ تینجا انہوں نے خود کو الگ الگ ناموں سے نہ جانا: اور قضاۃ (18:13) اور پیدائش (32:30) میں جب نام پوچھے گئے تو انہوں نے بتانے سے انکار کر دیا۔ تاہم، وانی ایل میں میکائیل اور جبرائیل کے نام پہلے سے موجود ہیں۔ میکائیل آسمان پر اسرائیل کا نمائندہ ہے، جہاں دیگر اقوام (مثلاً فارسیوں) کے نمائندہ فرشتے بھی موجود تھے۔ کتاب وانی ایل کی تصنیف سے کوئی تین سو سال قبل زکر یابنے فرشتوں کی درجہ بندی کی، مگر ان کے نام نہ بتائے۔ سات آنکھوں کے تصور (زکریا، 3:9) کی وجہ غائب اساتریں الملاجکہ اور شاید پارسیوں کے سات ایسا سپیخنا بھی ہوں گے۔

### تالموذی اور تفسیری (مدرسی) ادب:

کتاب وانی ایل کا مصنف پہلا شخص تھا جس نے فرشتوں کو منفرد بتایا اور ان کو نام دیے۔ کچھ ہی عرصہ بعد Esseneism وجود میں آیا۔ یہ نہایت ترقی یافتہ علم الملاجکہ کا حامل تھا، لیکن نظام کا علم صرف ایسیوں تک محدود تھا۔ اس کے بر عکس سہودی فرقے کے یہودیوں نے فرشتوں کے وجود پر ہی تازع کھڑا کر دیا۔

### علم الملاجکہ کی ترقی:

صحیفے کی بنیاد پر تالموذی تخلیل کے وقت ایک دیوقامت ڈھانچے پر غور و تکریا گیا۔ بعد ازاں تالموذی تصوف نے اس ڈھانچے میں اتنا کچھ بڑھایا کہ یہ زمین سے آسمان تک جا پہنچا اور Apocrypha (جطلی اناجیل) اور تالموذی و مدرسی (تفسیری) تصنیف اور صوفیان و قیانی ادب کے تخلیلات منزوری کی طرح کناروں سے باہر پھوٹ ہے۔ اس پیش بہامواد سے یہ مفروضہ قائم کیا جا سکتا ہے کہ علم الملاجکہ با قاعدہ طور پر منتظم نہیں تھا۔ یہودی عقل نظام کاری کی جانب بہت کم مائل ہے؛ اور ہگاڑا پسندوں (haggadists) کی ایک بہت بڑی تعداد کے ساتھ ایک با قاعدہ

علم الملاک نامکن سہر تھا۔ یہ ہکا اپنے مختلف مقامات اور مختلف ادوار کے تھے، اور ان کے حالات نہایت متنوع تھے۔ اس حوالے سے فلسطینیوں اور پالمیروں کے درمیان،<sup>Tannaim</sup> اور اسرائیلیوں کے درمیان تبیز کرہ مشکل ہے، کیونکہ سائیں کے حالات اور ضروریات کے مطابق بہشت کی تسبیبات مختلف تھیں۔

یہاں تکہیوں نے باہل کو مثلی نوٹ مان کر اسی فرشتے سے مدعاً جس نے سمجھ رہ کی ہوئی کام سنبھال کر دی تھی، لیکن محققین نے مواد تو پہلی انفرادی اسنگوں کے مطابق بردا۔ چنانچہ محققین کی قیاس آرائیوں اور معمانی تسبیبات کے درمیان حدود تھیں کہ ممکن نہیں، اور شہی عارضی اور پاسیدار انفرادات کے درمیان فرق کیا جاسکتا ہے۔ ہم، بحیثیت مولیٰ علم الملاک کے حوالے سے غالب اعتقادات ان روایات سے اکٹھے کیے جاسکتے ہیں جو انسانوں کے تابود ہونے کے بعد بھی جاری رہیں۔ اگر یہ روایات لوگوں میں سے نہیں پھوٹی تھیں تو محققین نے انہیں ان تک پہنچا، یا جو غیر ممتاز معمانی مقبولیت رکھتے تھے۔ یوں وہ معمانی عقیدے کا حصہ ہیں گئیں۔ چونکہ باہل کی تفسیر صرف روایت کی روشنی میں کی گئی اس لیے ہکاڑی (haggadic) تعلیمات خود باہل اور مذہب کی تفہیم کے لیے نہایت اہم ہیں۔

### باہلی بیانات کی تفسیر اور تحلیل:

باہلی و اتعابات میں فرشتوں کا مظہر ان موقعوں پر بھی مسخر طبق کیا جاسکتا ہے جیساں ان کا ذکر ہے۔ مثلاً جب خدا نے انسان ہنا چاہا تو فرشتوں نے یہ پوچھا: ”تو انہیں کیسے ہتھے گا؟“ سارہ کو احتفال فراہم کرنے والے ایک فرشتے نے اپنے پاتھ میں پاک اخیر کھا تھا اور اسے استعمال کرنے کے لیے سارہ کی مرخصی کا ہیں ہوا۔ پانچ فرشتے ہاڑہ پر ظاہر ہوئے۔ ایک فرشتہ رہتے کو کنوں میں سمجھ لے گیا۔ جب ابرہام اسحاق کی قربانی کرنے لگا تو فرشتوں نے حالات کی اور خداوند سے اچھا چیز کیا کہ اس کا غیر قدرتی ہے۔ فرشتوں نے لاہن کے روپ کے چانوں، یعنی قوب کے روپ میں شامل کر دیے۔ یہ آش ۱۸ دینیں ایک فرشتے نے یعقوب سے گنگوکی۔ یعقوب نے اپنے پاس بطور ۷۰ صد آنے والے کچھ فرشتوں کو میسوکی جانب پہنچا۔ جب یوسف اپنے بھائیوں کو جاؤش کر رہا

تھا تو اس کی ملاقات تین فرشتوں سے ہوئی۔ فرشتوں نے یہ تمہارے کے بیٹے کا پیغام بیان کیا: ایک فرشتہ  
بیعام کے مدد کے ذریعہ آ کر یہاں  
اکابری آ ستر کی کہانی اور علم الملائکہ میں بہت اہمیت، سیاستی تدبیر اور یہ بیعام کی سادگی  
کہانی کو کریمی تصور بنادیتے ہیں۔ جبراہیل نے ملکہ شہزادی اور اپنی بیوی اور اس کے بیٹے کو اس کے



بیعام کے گھر سے کی کہانی اندر میراث (1626ء)

سائے آنے سے زبردستی روکاتا کاس کی جگہ پر آسٹر کو منتخب کروائے، اور جب آسٹر محل کے دربار میں نووار ہوئی تو تم معاشر فرشتے اس کی مدد کرنے کو دوڑے: ایک نے اس کا سرا و پر اٹھایا؛ وہرے نے اسے حسن بخشنا! اور تیرے نے اسے بادشاہ کا عصا پکڑا۔ جب اخسویں کو "وقائع کا روزنامہ" پڑا کہ سنایا گیا تو معلوم ہوا کہ شیخ نامی مشی (عزرا، ۶:۸) نے وہ پیر اگراف کاٹ دیا تھی، جس میں مردی کے بادشاہ کو بچانے کا واقعہ درج تھا، لیکن فرشتہ جبرائل نے اسے دوبارہ لکھ دیا۔ آسٹر کی شکایت پر اخسویں نے پوچھا کہ یہ کام کس نے کیا ہے۔ آسٹر اپنی انگلی اخسویں کی پابندی کے والی تھی کہ ایک فرشتے نے انگلی کا رخ ہامان کی جانب کر دیا جو اصل مجرم تھا۔ اخسویں غصب ہاک ہو کر باغ میں گیا اور وہاں آدمیوں کو درخت اکھیز کر پھینکتے ہوئے دیکھ کر وہ پہنچی۔ انہوں نے جواب دیا کہ ہامان نے ایسا کرنے کا حکم دیا ہے۔ یہ آدمی بلاشبہ فرشتے تھے۔ فرشتوں نے ہامان کو آسٹر کے تحت پر چھینک دیا۔

فرشتے دو موقعوں پر بیوک نظر کے منہ پر مارا: جب اس نے خدا کی مدح شروع کی (دانی ۱۱:۲۷) اور وہ داؤ دی کی زبور کو نظر انداز نہ کر دے؛ اور دوسری مرتبہ جب چار آدمیوں کے متعلق بتایا گیا "جہاگ میں کھلے پھرتے ہیں اور انہیں کوئی ضرر نہیں پہنچا۔" (دانی ۱۱: ۲۵، ۳: ۲۵)

نالہوں میں انہی متعدد مثالیں موجود ہیں جن میں بالکل کہانیوں میں فرشتوں کا اضافہ کر دیا گیا۔ لگتا ہے فرشتے شخص انسانوں کے خیالات بیان کرنے کے لیے ہیں۔ جب الوہی عدل پر ممکن انتراضات ہوئے تو انہیں خداوند کی مجلس میں شامل فرشتوں کے منہ سے کھلوایا گیا، اور جواب میں خداوند اپنے الحال کو توجیہ چیز کرتا ہے۔

بہذی رایت گاہے بگاہے فرشتوں پر خدا کی فوقيت کا واضح اور دونوں اظہار کرتی ہے۔ جب قبضے بالکل آیت (خودج، ۲۰: ۳۳) سے عقیدہ بشر یکری ("انسان مجھے دیکھ کر زندہ نہیں رہے گا") اٹالنے کی خاطر اس کی تفسیر یوں کی: "مقدس hayyot جلوہ نہیں دیکھ سکتا جو جلال کا تحت اٹائے ہوئے ہے، تو سامن نے یہ کہہ کر اس میں بہتری پیدا کی: "ہمیشہ زندہ رہنے والے فرشتے بھی نہیں۔" خدا کی رہائش گاہ ساتویں آسمان پر ہے جس کے ساتھ ہی مقدسوں کا ڈیرہ ہے؛ اور فرشتوں کا ارادہ مقدسوں کے بعد آتا ہے۔

مقدسون کی عظمت فرشتوں سے بڑھ کر ہے: ”پہلے حرقی ایل اور بعد میں فرشتوں نے خداوند کی حمد کائی۔“ آدم بہشت میں آرام کرتا اور خادم فرشتے اس کے لیے گوشت بھون کر لاتے۔ جب اسرائیل نے خداوند کا گیت گایا تو فرشتوں نے اسے خاموشی سے آخر تک سناؤ ر پھر اپنا گیت گانے لگے۔ فرشتوں کے لشکر رات کے وقت خدا کی مدح کرتے ہیں، کیونکہ دن کے وقت اسرائیل کے بھجن گائے جانے کے دوران وہ خاموش ہی رہتے ہیں۔ مقدس لوگ فرشتوں کو حکم دیتے ہیں، فرشتوں کو گناہوں سے چشم پوشی کرنے کی اجازت نہیں۔

جب ربی یشوع نے خدا کے تخت کے متعلق وعظ دیا تو فرشتے تجسس کے عالم میں ارددگرد جمع ہو گئے۔ خدا کی شاخوانی میں اسرائیل کو فو قیمت دی گئی ہے۔ اسرائیل ہر روز مدح کرتا ہے، فرشتے صرف ایک مرتبہ ایسا کرتے ہیں۔

حر سے اجتناب کرنے والا بھی شخص آسمان کے ایسے حصہ میں داخل ہوتا ہے جہاں خداوند کے مصاحب فرشتوں کو بھی داخلے کی اجازت نہیں۔

### نام اور جو ہر:

فرشتوں کا جو ہر آگ ہے، وہ آگ میں بھی زندہ رہتے ہیں، ان کی آتشی سانس انسانوں کو جلا ڈالتی ہے، اور کوئی بھی انسان ان کی آواز سننے کی تاب نہیں لاسکتا۔ قضاۃ (2:1) میں مذکور ”خداوند کا فرشتہ“ فینیاس (Phinehas) تھا جس کا چبرہ (جب روح القدس محو آرام ہوتا) مشعل کی طرح دملتا ہے۔ شہنشاہ ہیدریان نے یشوع بن ہنانی سے کہا: ”تم کہتے ہو کہ آسمانی لشکروں کا کوئی بھی حصہ و مرتبہ خدا کی مدح سراہی نہیں کرتا، لیکن خداوند ہر روز نے فرشتوں کی مدح ستاتے ہے اور پھر وہ چلے جاتے ہیں۔ وہ کہاں جاتے ہیں؟“ یشوع نے جواب دیا: ”آگ کے دریا میں جہاں سے وہ آتے ہیں۔“ (بحوالہ دانی ایل، 10:7) ہنانی نے پوچھا: ”وہ دریا کیسا ہے؟“ یشوع بولا: ”وہ دریائے اردن جیسا ہے جو دن رات ہمیشہ بہتار ہتا ہے۔“ ہنانی: ”اور آگ کا دریا کہاں سے لکتا ہے؟“ یشوع: ”خداوند کے رتح کی زندہ مخلوقات کے پیٹے سے جو خداوند کے تخت کے پوچھ کی وجہ سے پیکتار ہتا ہے۔“ ایک اور تھیوری کے مطابق فرشتے نصف پالی اور نصف آگ ہیں،

اور خدا ان محتضاد عناصر کے درمیان سمجھوتے کرواتا ہے۔ وہ خداوند کے نور کی کرنوں سے غذا حاصل کرتے ہیں کیونکہ "بادشاہ کے پھرے کے نور میں زندگی ہے۔" (امثال، 15:16)

ایک مقبول و معروف اقتباس ذیل میں دیا گیا ہے:

شیطان تم لحاظ سے فرشتوں ہی ہے ہیں اور تم دیگر حوالوں سے نوع انسانی ہی ہے۔ فرشتوں کی طرح ان کے بھی پر ہیں، وہ کہہ ارض کے ایک کنارے سے دوسرے کنارے تک جاتے ہیں اور علیم و خبیر ہیں یعنی حالات کا پہنچانی علم رکھتے ہیں۔ انسان کی طرح وہ کھاتے، نسل کشی کرتے اور مرتے ہیں۔ انسان تم حوالوں سے فرشتوں اور تم حوالوں سے جانوروں ہی ہے ہیں۔ وہ جانوروں کی طرح کھاتے پیتے، اولاد پیدا کرتے اور فضلہ خارج کرتے ہیں۔

موی کو فرشتوں جیسا بنانے کے لیے ضروری تھا کہ تمام کھانا اور مشروب اس کی انتزاعوں میں ہی چدی بہوجائے۔ ابرہام کے پاس آنے والے فرشتوں نے محض کھانا کھانے کا دکھاوا ہی کیا۔

(پیدائش، 18:8)

فرشتوں کو بالعوم اچھا اور بری امکنوں سے پاک پیش کیا گیا ہے۔ چنانچہ احکام عشرہ ان پر لاکوئیں ہوتے۔ فرشتے نفرت یا حسد کا شکار نہیں ہوتے، اور نہ ہی ان کے درمیان عناد یا بغض پایا جاتا ہے۔ بایس ہمہ وہ ضرورت کے وقت ایک دوسرے کے کام آتے ہیں۔ اگرچہ بالآخر ہستیوں کے کچھ بھی مخفی نہیں، لیکن وہ اسرائیل کی نجات کے دن کے متعلق نہیں جانتے۔ آدم کے پاس فرشتوں کی نسبت زیادہ علم تھا۔ بلکہ فرشتوں سے بالآخر تمام مقدسوں کا علم ان سے زیادہ ہے۔

فرشتوں کی وہ ہمیشہ خداوند کی اطاعت کرتے اور حکم سماعت تک پہنچنے سے پہلے ہی اسے بجا لانے اگرچہ وہ کچھ موقوں پر کھڑے ہوئے نظر آتے ہیں۔۔۔ کبھی مردو تو کبھی سورت کے غورت میں، فرشتے کچھ موقوں پر کھڑے ہوئے نظر آتے ہیں۔۔۔ دو فرشتوں کو 138 سو چار ہو جاتے ہیں، لیکن وہ بے خطا نہیں۔ راندہ درگاہ فرشتے موجود ہیں۔ دو فرشتوں کو کوچار ہو جاتے ہیں کیا کیونکہ انہوں نے سدوم کی جاتی کا حکم قبل از وقت افشا کر دیا تھا۔ سال کے لیے بہت سے نکلا گیا کیونکہ انہوں نے سدوم کی جاتی کا حکم قبل از وقت افشا کر دیا تھا۔

سال کے کچھ موقوں پر کھڑے ہوئے نظر آتے ہیں۔۔۔ کبھی مردو تو کبھی سورت کے غورت میں، فرشتے کچھ آگ کی صورت میں۔ ابرہام پر ظاہر ہونے والے تم فرشتوں میں سے ایک بھی ہوا اور اپنی اور تیرا عرب جیسا تھا (پیدائش، 18:2)۔ فرشتے یعقوب پر ایک گذرے کے سارے ہیں، دوسرے اپنی اور تیرا عرب جیسا تھا (پیدائش، 32:25)۔ ایک فرشتے نے موی کا بھیس اختیار کیا ہا کہ فرعون موی روپ میں فاہر ہوا (پیدائش، 18:8)

کے بجائے اسے قید کر لے: ایک اور نے سلیمان کے روپ میں اسے تخت سے محروم کیا۔ ان کے جسموں کو دنی ایل 10:6 میں ویسے گئے بیان کے مطابق تصویر کیا جاتا ہے۔ ”اس کا بدن زبرجد کی ماں نہ اور اس کا چہرہ بھلی جیسا تھا اور اس کی آنکھیں چاخوں کی ماں نہ تھیں۔ اس کے یاز و اور پاؤں رنگت میں پمکتے ہوئے پتیل سے تھے اور اس کی آواز انبوہ کے شور کی ماں نہ تھی۔“ ایک فرشتہ زمین سے آسمان تک محیط ہے جہاں *hayyot* ہر اجنبی Sandalfon میں اپنے ساتھیوں کی نسبت 500 سال کے سفر سے زیادہ ہے۔ ایک روایت کے مطابق ہر فرشتہ دنیا کے تیرے حصے بھنا تھا، ایک اور کے مطابق فرشتوں کی لمبائی 2000 پر سمجھی (ایک پر سنگ = 3.88 میل)؛ اس کا باہم آسمان سے زمین تک پہنچتا تھا۔ بلاشبہ فرشتے بیش تر اپنے پورے سائز کے ساتھ ظاہر نہیں ہوتے؛ وہ صرف انہی کو دکھائی دیتے ہیں جن کے لیے پیغام لائے ہوں، اور صرف انہی کو پیغام سنائی دیتا ہے۔

### فرشتوں کی تعداد:

قدیم ترین یہودیوں نے بھی ان کی تعداد کو اتنا ہی خیال کیا۔ ربی جوشوا (یشوع) نے کہا کہ سورج بھی خداوند کے کئی ہزار خدمت گاروں میں سے ایک ہے۔ خداوند نے اپنی خدمت میں حاضر ہئے والے فرشتوں کے لشکروں کو موسیٰ کے سامنے سے گزارا۔ خداوند برائی سے خود رہتا ہے، لیکن نیک کاموں میں ہزاروں فرشتے اس کی مدد کرتے ہیں۔ فرشتوں کا ہر لشکر ہزاروں گناہ بڑا ہے، لیکن دنی ایل (7:10) اور ایوب (25:2) کی روشنی میں دیکھا چاہئے تو لشکروں کی تعداد بے شمار تھی۔

یہودیوں کو ان کے اپنے ملک سے نکالے جانے کے بعد فرشتوں کے لشکروں کی تعداد بحث ٹھنی۔ جب یعقوب نے لا بن کے گھر کو چھوڑا تو 60 گناہ ہزار فرشتوں نے اس کے سامنے رقص کیا۔ سیناٹی پر خداوند 120 ہزار فرشتوں کے ساتھ ظاہر ہوا؛ گواہیک اور عالم کے مطابق فرشتوں کی تعداد کوئی بھی ریاضی دان نہیں گن سکتا۔ ہر سرائیلی کے ساتھ ایک ہزار فرشتے رہتے ہیں، ایک فرشتہ بیش آگے چلتے ہوئے شیطانوں کو ہٹاتا جاتا ہے۔ اس فرشتے کے باہمیں ہاتھ میں

ایک ہزار اور دو سو ہائی میں ہاتھ میں دس ہزار فرشتے ہوتے ہیں۔  
 اگرچہ باہل میں فرشتوں کے ماغذے کے متعلق کوئی بیان نہیں ملتا، لیکن روایت کے مطابق  
 انہیں خداوند نے تخلیق کیا..... تخلیق کے دوسرے دن..... تاک کوئی یہ نہ کہے کہ خداوند نے اپنے کام  
 میں کسی سے مدد ای تھی؛ تیز یہ کہ میکائیل نے جنوب اور جبرائیل نے شمال کی طرف سے آسمان کو اٹھا  
 رکھا ہے اور درمیان میں سے خداوند نے اسے تقویت دی ہے۔ دوسرے نکتہ نظر کے مطابق فرشتے  
 پانچویں دن سے قبل تخلیق نہیں ہوئے تھے۔ وہ ان چھ چیزوں میں سے ایک تھے جس میں دنیا بنائے  
 جانے سے پہلے تخلیق کرنے کا فیصلہ ہوا۔ خداوند نے یقیناً تخلیق آدم کے وقت فرشتوں سے مشورہ  
 لیا تھا: تاہم، وہ اس کے فیصلے کی حایت کرنے کے پابند تھے۔ ربیوں کے یہ اقوال وحدانیت کے  
 تصور کو بچانے کی ایک خواہش معلوم ہوتے ہیں۔

اسان کے مقدمے کا فیصلہ کرنے کے وقت بھی فرشتوں کی مجلس شوریٰ تیجھی۔ اگر 999 ووٹ  
 انسان کے خلاف اور صرف ایک ووٹ حق میں ہوتا تو تب بھی خداوند انسان کو بری کر دیتا۔ روح  
 فرشتے کو، فرشتے کر دیتم کو اور کر دیتم خداوند کو انسانی معاملات سے آگاہ کرتے ہیں۔

### فرشتوں کے وظائف:

خداوند کے پروجھ خادم ہونے کے نتے فرشتے اس کی روح کی مطابقت میں عمل کرتے  
 ہیں، لیکن اکثر وہ اس کے ارادوں کے بارے میں غلط فیصلہ کر لیتے ہیں۔ انہوں نے آپس میں اس  
 بات پر جھڑا کیا کہ ابہام کو بھی میں سے کون نکالے گا؛ لیکن خداوند نے فیصلے کا حق حفاظ رکھا۔  
 جب خداوند بخیرہ احر پر مصربوں سے نست رہا تھا تو فرشتوں نے بھی مقابلے میں حصہ لیا چاہا؛ جب  
 قیدیاں نے اسرائیل کو دہا سے بچانے کے لیے خداوند سے استدعا کی تو وہ اسے مارڈائی کے  
 درپیے ہوئے۔ انہوں نے بت پرست میکاہ (قضاۃ ۱۷) کو نیست و نابود کر دیا چاہا لیکن خداوند  
 نے میکاہ کی مہماں نوازی کے پیش نظر اس پر رحم کھایا۔ جب موئی دریا کے رحم و گرم پر تھا تو فرشتوں  
 نے خداوند سے اسے بچانے کو کہا۔ فرشتوں نے اسرائیل اور یہاں لوگوں کے مقدار میں بھی گہری  
 دلچسپی دکھائی۔ جب خداوند نے اسرائیل کو سزاد دینے کی تجویز دی تو فرشتوں نے اسرائیل کا ساتھ

دیا؛ وہ بتا ہی کا حکم سن کر روئے، انہوں نے اسرائیل کو بچانے کی خاطر اسماعیل کی اولاد کو سوردارِ الزام نہبہ رایا۔ موسیٰ کی موت کے بعد ایک فرشتے نے خداوند کی جگہ سنبھال کر اسرائیل کی راہنمائی کی۔ پہلی سلیمانی کی تغیریں فرشتوں نے ہاتھ بٹایا؛ وہ بیکل کی بتا ہی پر روئے، لیکن خداوند نے ان کی ڈھارس نہ بندھائی۔

فرشتے نیک لوگوں کی خفاقت کرتے اور ان کے معاملات میں حدودیت ہیں۔ ایک فرشتے نے عیسوی شکارِ بہم کے سانچ کو زائل کر دیا۔ جب یعقوب اسحاق کے قریب آتے ہوئے ڈگ کیا تو دو فرشتوں نے اسے سہارا دیا۔ جب ابرام نے دوبارہ اپنی بیوی کو قبول کیا تو فرشتوں نے خوش منانی کر موسیٰ کی پیدائش ہو گی؛ اور موسیٰ کی وفات پر انہوں نے ما تھی گیت گایا۔ وہ شہید عقبہ پر گریے کرتے ہوئے کہتے ہیں：“یہ شریعت ہے، اور یہ ہے اس کا انعام۔” فرشتے آدم کی موت پر افسردہ ہوئے؛ وہ ندب اور ایہو کی لاشیں انحاکر لے گئے۔ یہ محافظ روحیں انسان کے ہمراہ ہی دو فرشتوں جیسی ہیں۔ کسی ناپاک جگہ جانے پر آپ ان ہمراہی فرشتوں سے باہر ہی انتقال کرنے کا کہتے ہیں۔ محافظ روحوں کا ذکر خاص طور پر متى (10:18) اور اعمال (15:12) میں آیا ہے۔ وہ فارسی فراوشی (Farvashi) سے مشابہ ہیں اور غالباً انہی کے ساتھی میں ڈھالے گئے۔ عناصر کی روحوں (خلا آگ کا بادشاہ) کا ماختہ بھی فارس میں ہے، جیسا کہ ان کے ناموں سے پہاڑتا ہے۔ ہمراہی فرشتے غالباً محافظ روحوں سے مشابہت نہیں رکھتے، کیونکہ مخصوص فرشتے ارض مقدس میں یعقوب کے ہمراہ گئے، اور کچھ دیگر غیر ممالک میں ہم کا ب رہے۔

ہمراہی فرشتے مستقل نہیں بلکہ عارضی ساتھی ہیں۔ ہر فرشتے کی چھاتی پر گلی ایک لوح پر خداوند کا نام کتندہ ہے۔ سبت کی شام کو کنیس سے واپس آتے ہوئے آدمی کے ہمراہ دو فرشتے ہوتے ہیں..... ایک نیک اور ایک بد۔ تحقیقی لوگوں کی روحوں کو تین اچھے فرشتے وصول کرتے ہیں، برے لوگوں کی روسمیں برے فرشتوں کے پاس جاتی ہیں جو ان کی گواہی دیتے ہیں۔ فرشتے تحقیقی لوگوں کے سنگ سنگ رہتے اور مخصوص معاملات میں ان کی رہنمائی کرتے ہیں۔ اشائیل بن الحش کہتا ہے：“خداوند کے حضور موجود فرشتے نے مجھے تین چیزیں عطا کیں۔” جوہاں بن ذہبی کو قاصد فرشتوں نے چار باتیں سکھائیں۔ انہوں نے Shehet کو خوفزدہ کیا۔ انسان پیدائش لینے سے

قبل پاک روح ہونے کے باعث سب کچھ جاتا ہے، لیکن دن کی روشنی دیکھتے ہی ایک فرشتے سے منہ پر مارتا ہے اور وہ ساری توریت بھول جاتا ہے۔

(Hag 126) میں کہا گیا ہے کہ آسمان پر واقع یہ دلّم میں بنی ایک عبادت گاہ میں عظیم بادشاہ میکائیل زمین پر پڑھتے اعلیٰ کی طرح کھڑا ہوتا اور قربانی پیش کرتا ہے۔ فرشتے "پاک، پاک، پاک" کا درد کرتے ہیں اور ان کی آواز میں مدھم و ملامت ہوتی ہیں۔ آسمان پر کرہ ارض کے لوگوں کی نمائندگی کرنے والے فرشتوں کا ذکر Ben Sira نے بھی کیا۔ خداوند نے میnar بابل ہنانے کے لیے انہی فرشتوں سے کہا تھا۔

اقوام اور ان کے آسمانی بادشاہوں کے مقدار قریبی طور پر ملک ہیں۔ خداوند نے کسی قوم کو سزا نہیں دی، اور نہ ہی دے گا، جب تک وہ اس کے محافظ فرشتے کو سزا نہ دے لے۔ اسرائیل کے خلاف دیگر قدر یہ اقوام کی مجازت اس قصے میں منکس ہوتی ہے کہ اقوام کے ستر شہزادوں نے اس پر اڑاکا گئے، لیکن خداوند اسرائیل کے ساتھ تھا۔ انہی فرشتوں نے مصر کا ساتھ دیا۔ یعقوب نے ایک خواب میں انہیں اوپر نیچے آتے جاتے دیکھا اور خوفزدہ ہوا کہ وہ ہمیشہ اسرائیل کے تعارف کی راہ میں رکاوٹ بنے رہیں گے۔ میکائیل اور Sammael کے سوا ان کو کوئی الگ الگ نام نہیں دیے گئے۔ ہاتھ، مندرجہ ذیل کا ذکر ملتا ہے: مصر، بابل، میڈیا، یونان (یونان) اور ادم (روم)۔ ادوم کا سرپرست Samael یعقوب کو مارڈ النا چاہتا تھا، اور تم کے قول اقرار تذوانتے کی کوشش بھی کی (پیدائش 38:25)، مگر جریائیل نے اسے روک دیا اور اس نے اسرائیل کے خلاف شکایت کی۔

اس کے علاوہ مختلف جگہوں پر متعدد ذیل فرشتوں کا ذکر آیا ہے:

|                                      |         |
|--------------------------------------|---------|
| نردوں کی دنیا، دوزخ اور آگ کا بادشاہ | Damah   |
| سندھ کا بادشاہ                       | Rahab   |
| بارش کا بادشاہ                       | Ridia   |
| ژالہ باری کا بادشاہ                  | Yarkemi |
| فضل پکنے اور شہوت کا بادشاہ          | Gabriel |
| حمل نہبرنے کا بادشاہ                 | Lailah  |

|      |         |
|------|---------|
| غصہ  | Af      |
| غصب  | Hemah   |
| جاتی | Abaddon |
| موت  | Mawet   |

نیز عبادت، رحمت اور خوابوں کے فرشتوں کا حوالہ ملتا ہے۔ کہیں کہیں اُس نے غصب، سُکل اور بدی کے فرشتوں کا ذکر ہے، لیکن جاتی لانے والے فرشتوں کا ذکر زیادہ نہیاں ہے جن کی لاحدہ دو تعداد لاحدہ دگنا ہوں اور برائیوں کی نمائندگی کرتی ہے۔

## قرون وسطیٰ میں

قبالہ:

(Geonim 600-1000ء) کے دور میں باطن پسند مصنفوں کے ہاں انسینوں کا انعام دوبارہ خودار ہوا۔ قبالہ پسندوں نے اسے مزید باطنی رنگ دیا جنہوں نے تیر ہوئی صدی میں اپنی جزیں مضبوط سے مضبوط تر کرتے ہوئے غلبہ پالیا۔ تالמוד میں فرشتے خدا کا آله کا رتھے۔ قرون وسطیٰ میں وہ انسان کے آلات بن گئے۔ انسان انہیں نام لے کر بلانے لگا اور نظرؤں سے اوچھل کر دیا۔ تالמוד فرشتوں کے آسیوں سے آگاہ تھی، لیکن جادو منتر میں ان کی مدد لینے سے نہیں۔ "Blood of Raziel" کی ابتداء میں ہی فرشتوں سے مدد لینے کی ہدایات دی گئی ہیں، جو مہینے، دن اور وقت کے مطابق بدلتی جاتی ہیں۔ ان ہدایات کے مخصوص مقاصد ہیں، مثلاً پیش بینی۔ اس کے بعد فرشتوں کی تعداد کے معاملے میں قبالہ تمام حدود پار کر گیا۔ مصری سحر کی طرح اس پر بھی یہ عقیدہ غالب آگیا کہ کوئی بھی فرشتہ (مخصوص طریقے کے تحت) خود سے کی گئی استدعا کا جواب دیے بغیر نہیں رہ سکتا۔

چنانچہ بعد از تالמוד علم الملاکہ نے عملی مقاصد پورے کرتے ہوئے فرشتوں کی تعداد میں اضافہ کر دیا۔ آسان پر مصروف خدمت فرشتوں کے علاوہ انسانی دنیا کی مخصوص سرگرمیوں کو بھی فرشتوں کے ایک پورے لٹکر کی عمرانی میں دے دیا گیا، اور اس لٹکر میں شامل فرشتوں کے نام بھی رکھے گئے۔ اعداد اور حدوف کو مخصوص اوصاف کے ساتھ منسوب کرنے والے تصوف نے جب

دنیاے فرشتوں کی جانب توجی کی۔ اسے کائنات کا ایک حصہ سمجھتے ہوئے تو بہت سے ایسے ہم ابھرے جو باختیص طور پر باطنی رائے دہنگان کے تصورات تھے اور مطلقی علم الادھنگاں (Etymology) کے ساتھ ان کا کوئی تعلق نہیں تھا۔ اس قسم کے ہزاروں نام موجود ہیں، اور بہت کتابیں "Blood of Raziel" میں ملے ہیں جیسے آدم پر فرشتے Raziel کی اشاری ہوئی کتاب بتایا گیا ہے۔ یہ کتاب آدم سے اب ہام، موسیٰ اور پھر پیغمبروں تک سور و ناف پہنچی۔

**باطنی علم الملائکہ:**  
 ان فرضی ناموں سے قطع نظر (جو قالہ میں بہر حال معین ہیں) فرشتوں اور وحیگر عناصر کے نام اپنے سے متعلق ادب کی نسبت زیادہ پرانے ہیں، بالخصوص قبائی کتب Akiba، Hekalot، Zohar اور Raziel۔ باطنی فنون کا یہ وصف مشترک ہے کہ وہ دن کی روشنی میں نکلنے اور ادب کی صورت اختیار کرنے سے قبل جختی اور غیر ادبی صورتوں میں پہنچنے رہتے ہیں۔ چونکہ فرشتوں کے نام باطنیت میں مقدس ترین عناصر تھے، اس لیے انہیں چھاپنا تو دور کی بات ہے، لکھا بھی نہیں جاتا تھا۔ چنانچہ متعدد نام ہام معلوم رہے اور Schwab کی 680 سے زائد صفحات پر مشتمل کتاب "Vocabulaire de l'Angelologie" (1897ء) میں نہ دیے جاسکے۔

ہرے کی بات یہ ہے کہ یونانی ناموں کو سُکُل کر کے ان کی وضاحت بالہلی ناموں کے ذریعے کی جاتی۔ ظاہر ہے کہ کچھ اہل قلم نے بھی ان فرضی ناموں اور علم الحروف (Gematrias) کو حفاظت فراہدیا۔ قدیم یہودی باطنیت اور نہیں ہسپانوی قالہ کو ایک بھرپور علم الملائکہ یا علم الشیطان کا ادب تخلیق کرنے میں انتہی کامیابی ہوئی جتنی کہ تیرہ ہوئیں صدی کے جرمن یہودیوں کی باطنیت نے حاصل کی۔ قدیم یہودیت اور قالہ فرشتوں کا کردار زیادہ تفصیل میں بھی واضح نہ کر سکے اور روزمرہ زندگی کی ضروریات پر پورا نہ اترے۔ نیجتاً اس کا نظر سے جرمن یہودی باطنیت سابقین کی نسبت معاصر سمجھی تصوف کے ساتھ زیادہ قرابت رکھتی تھی۔

وارمز (Worms) کے ایعر کی "کتاب ملائکہ" کے مطابق ساری دنیا فرشتوں اور شیطانوں سے آباد ہے؛ ہرگونہ کھدر اور حفاظ فرشتوں کی حفاظت میں ہے؛ اور ہر چیز کا تھیں خدا کرتا ہے جو فرشتے

کو احکامات دے کر بھیجتا ہے۔ ہر شخص کا اپنا فرشتہ تقدیر ہے جو اس کی زندگی میں تمام اچھائی اور برائی لاتا ہے۔

قبائل کی فتح مندی کے بعد فرشتوں پر نہایت تحسیناتی تعینات کی مخالفت ختم ہو گئی؛ اور باطنی علم الملائکہ نے مشرق (Orient) کے ساتھ ساتھ مغرب (Occident) کو بھی ترغیب دلائی۔ ہاسدیوں کے ہاں آج بھی گھر سے متعلق کئی الفاظ میں فرشتے اہم کردار ادا کرتے ہیں۔ وہ گھر بناتے وقت کسی مخصوص غالب فرشتے کے تعلیم لکھتے ہیں۔ ایک ماغذہ کے مطابق ممینوں اور دنوں کے گمراں بنائے گئے تمام فرشتے بھی کام کرتے ہیں۔ اس طرح علم الملائکہ کو علمِ نجوم کے قریب ترین لایا اور وحدانیت سے ہم آہنگ بنایا گیا۔

### عمومی تاریخی ترقی:

ابتدائی یا علیٰ تحریروں میں "ملک یہوا" (خداوند کا قاصد) کی اصطلاح زیادہ تر میختہ واحد میں ملتی اور خداوند کی ایک خصوصی خود آشکاری کی جانب اشارہ کرتی ہے۔ مثلاً پیدائش (31:11-13) میں خداوند کا فرشتہ کہتا ہے، "میں بیت ایل کا خداوند ہوں۔" جبکہ خروج (3:26) میں آگ کے شعلوں میں گمراہ خداوند کا فرشتہ موسیٰ کے سامنے آیا: "میں تیر سے باپ کا خدا ہوں۔" کچھ مواقع پر فرشتے نے خود کو خداوند سے ممیز کیا۔ وہ انسانی صورت میں ظاہر ہونے کے نتے وہ اس کی چکدیں لے سکتا؛ چنانچہ جب خدا نے موسیٰ سے وعدہ کیا (32:2)، "میں تیر سے آگے آگے ایک فرشتہ بھیجوں گا" تو موسیٰ نے جواب دیا (33:15) "اگر تو ساتھ نہ چلے تو ہم کو یہاں سے آگے نہ لے جا۔"

ان فرشتہ مخلوقات کا کوئی ہم گیر تصور غالب نہیں تھا۔ یعقوب کے خواب میں وہ سینگی چڑھتے اور اترتے ہیں (پیدائش 33:12-13)؛ یسوعاٰ کے رویا میں وہ چچہ پر دوں والے سیرافیم ہیں؛ حزقی ایل میں کروتیم اور زندہ مخلوقات (hayyot) انسان جیسی شکل و شابہت مگر پر اور پیر رکھتے ہیں۔ ابہا م کے مہماں بن کر وہ کھانا کھاتے ہیں۔ چاہے ان فرشتوں نے لوگوں کے ذہن میں بت پرست

اتوام کے ہاں قطرت کی مسجد و قتوں کی جگہ لی، یا چاہے نفیا تی عمل ذرا مختلف قسم کا تھا، لیکن اسرائیل کی وحدانیت نے ایک آسمانی نظامِ مراد کی نمائندہ ہستیوں کو لازمی سمجھا جو انسان اور خدا کے درمیان رابطہ کروانے کو تیار ہیں۔

تحلیق کی کہانی میں فرشتوں کا کوئی ذکر نہیں۔ البتہ اگر پیدائش (1:26) سے نہیں تو کتاب ایوب (7:38) سے ضرور یہ لگتا ہے کہ وہ خدا کو کام کرتے ہوئے دیکھتے اور سراتجتے رہے۔ ایوب 14:18 اور 15:15 کے مطابق فرشتوں کو ایک اخلاقی حس عطا کی گئی ہے، لیکن وہ خدا کے اپنے تصور پاکیزگی و کاملیت پر پورا نہیں اترتے۔ زبور 78:25 کے مطابق من و سلوانی "فرشتوں کی غذا" ہے۔ اسی طرح بہت میں شجر حیات پر بھی فرشتوں کے لیے پھل لکھتے ہیں۔ لہذا جب آدم نے اس درخت کا پھل پکھا تو خداوند نے کہا: "ویکھو انسان نیک و بد کی پیچان میں ہم میں سے ایک کی مانند ہو گیا۔ اب کہیں ایسا تھے ہوا کہ وہ اپنا ہاتھ بڑھائے اور حیات کے درخت سے بھی پکھ لے کر کھائے اور ہمیشہ جیتا رہے۔ اس لیے خداوند خدا نے اس کو با غدن سے باہر کر دیا۔" (پیدائش، 3:22-23)

خداوند نے یہ الفاظ اپنے فرشتے بیٹوں کو مخاطب کر کے کہے تھے۔ دیگر مقامات پر فرشتوں کو خدا کی دانش میں حصہ دار بتایا گیا۔ خلازیور کی یہ آیت دیکھیں: "کیونکہ تو نے اسے خدا سے کچھ ہی کتر بتایا ہے اور جلال اور شوکت سے اسے تاجدار کرتا ہے۔" (8:5) قافی ہونے کے باوجود انسان کو عقل سے نوازا گیا۔

### فرشتہ پرستی:

یہودیوں کے خلاف عائد کیا گیا فرشتہ پرستی کا الزام (کلیسوں 2:18 کی بنیاد پر) بلاشبہ ہے بنیاد ہے۔ پال کے ذہن میں غالباً وہی فنا سلطی فرقہ ہو گا جس کا حوالہ سلس نے ارتی دلیں کا الزام دہراتے وقت دیا تھا۔ وہ تیس جادوئی شبیہوں کے بارے میں بتاتا ہے جن پر سات فرشتوں کے نام کندہ کر دیئے: (1) میکائل، شیر کی شبیہ کے ساتھ؛ (2) سور عقل، سانڈ کی صورت میں؛ (3) رافیل سانپ کی شکل میں؛ (4) جبرائیل بطور شاہین؛ (5) Yalda Bahut ریچھ کے روپ میں؛ (6) ای اتحول بطور کتا؛ اور (7) اونٹل گدھے کی شکل میں۔ پال نے کرتھیوں اور کلیسوں

کے نام مراسلوں میں متواتر ان سات معبودوں کی بات کی۔ لیکن اس Ophite فرقے کا یہ دیوبند کے ساتھ کوئی تعلق واسطہ نہیں تھا۔ اس کے برکلیس آرٹیٹل نے اوقاتیم اور کردیم کے فرشتوں کی شہیں پوچھنے کی ممانعت کا واضح الفاظ میں اظہار کیا: ”جو شخص سورج، چاند، ستاروں اور سیاروں یا آسمانی لشکروں کے عظیم سردار میکائیل کے نام پر ایک جانور قربان کرتا ہے وہ مردہ ہے توں کو قربانی پیش کرنے والے جیسا ہے۔“

### انسان سے کتر حیثیت:

زندگی پر فرشتوں کے اڑات اور ان کی تعداد کو بڑھاتے کارچجان چاہے کتنا ہی طاقت ور ہو، لیکن دوسری طرف اس امر پر بھی زور دیا گیا کہ فرشتے کئی اعتبار سے انسان سے کتر ہیں۔ خونک نے فرشتوں کے ایما پر مداخلت کی، اور کوئی بھی فرشتے خداوند کا جلال دیسے نہ کیجئے پایا جیسے خونک نے دیکھا تھا۔ فرشتوں نے آدم کی پرستش خداوند کی ایک شیر کے طور پر کرتا تھی۔ راندہ درگاہ ہونے سے آدم کا مقام خداوند کے جلال کی حدود کے اندر تھا جہاں فرشتے نہیں خبر کتے تھے۔ اسی طرح مستقبل میں راست باز شخص فرشتوں کی نسبت خدا سے قریب تر ہو گا۔ درحقیقت وہ عقل میں آدم سے کتر ہیں۔

### فیلو جوڈیکس کی رائے:

فیلو فرشتوں کے وجود کو اپنے تشبیہاتی نظام کی حدود سے باہر نکل کر قبول کرنے پر مائل ہوا۔ وہ روایتوں کی مثال کے تحت ایسا کرنے پر راغب ہوا: ”جن ہستیوں کو دیگر فلسفی شیطان کہتے ہیں، موئی نے عموماً انہیں فرشتے کہا۔“ وہ ہوا میں منڈلاتی ہوئی روٹیں ہیں۔ کچھ ایک جسموں میں اتر آئی ہیں، جبکہ دیگر کو کرہ ارض پر کوئی موزوں بھکانہ نہ ملا۔ وہ بچوں کو ان کے باپ کے احکامات سے آگاہ کرتی ہیں: خدا کو نہیں، لیکن فانی انسانوں کو ان ویلوں کی ضرورت ہے۔ روٹیں، شیطان اور فرشتے حقیقت میں ایک جیسے لیکن نام میں فرق ہیں، چنانچہ انسان جس طرح خداوند اور شر انگیز شیطان اور روحوں کی نگلی اور بدی کی بات کرتے ہیں، اسی طرح فرشتوں کے متعلق بھی بات

کرتے اور انہیں خدا کی جانب سے انسان اور انسان کی جانب سے خدا کے اپنی قرار دیتے ہیں۔ اس ناقابل الزام اور محترم فریضت کی وجہ سے ہی وہ مقدس ہیں۔ اس کے برعکس دیگر ناپاک اور غیر اہم ہیں۔ جیسا کہ زبور 49:78 میں دیکھا جاسکتا ہے: ”اور اس نے عذاب کے فرشتوں کی فوج بیچج کر اپنے قہر کی شدت غیض و غضب اور بلاکوان پر نازل کیا۔“

لیکن فیلو نے انہیں ”Logo“ (الفاظ یا عقول) بھی کہا۔ انہیں ”خدا کی اپنی قوتیں بھی کہا جاسکتا ہے جنہیں بخاطب کر کے اس نے کہا تھا کہ آؤ انسان پناہیں۔ خدا نے انہیں ہماری روح کا فانی حصہ دیا کہ جب وہ (خدا) ہمارے اندر استدالی اصول متعکل کر لے تو وہ بھی اس کی نقاٹی کریں۔ ”فرشته آسمانی معبد میں بیٹھے ہوئے پھباری ہیں۔“ فیلو بھی رویوں کی طرح میکائیل کو آسمانی لشکر کا سردار بتاتے ہوئے کہتا ہے:

”کائنات کے خالق باپ نے ریس الملائک اور قدیم ترین لوگوں (لفظ) کو حدود سے باہر کھڑے رہنے کی مراعات دی۔ وہ مخلوق کو خالق سے الگ کرتا اور دونوں کے درمیان بطور قاصد رابطہ کرواتا ہے۔ وہ مخلوق اور نہ ہی غیر مخلوق ہے۔“

### سحدیہ، حلیوی، ابن داؤد، میمونا نیڈر ز:

قریون و سلطی کے فلسفیوں نے فیلو کی نسبت کہیں زیادہ استدالی انداز میں فرشتوں پر یقین کے خواہی سے بات کی۔ سحدیہ انسان کو خلائق کا مقصد اور نتیجتاً دنیا کا مرکز سمجھتے ہوئے اسے فرشتوں سے کہیں اوپر نہیں درجے پر قائز کرتا ہے۔ اس کی نظر میں وہ تورانی مخلوقات ہیں جنہیں خصوصی مقاصد کے تحت بنایا گیا۔ وہ حقیقت کی بجائے محض پیغابر کے روایا ہیں۔ اس نے شیطان کو بھی ایک انسان کے طور پر لیا۔ یہوداہ حلیوی بھی فرشتوں میں اشتری (ethereal) مادہ دیکھتا ہے۔ ابن داؤد کی نظر میں فرشتے مخلوق ذہانتیں ہیں مگر ابدی اور روحانی؛ وہ روح کے محركات ہیں؛ ان میں سے اعلیٰ ترین ذہانت دسویں آسمان کی متعدد یا فعال عقول ہیں۔ وہ فرشتے جبرائیل اور روح القدس کے ساتھ رہتی ہیں، لیکن ایوب (32:8) میں ان کا ذکر آچکا ہے..... ”لیکن انسان میں روح ہے اور قادر مطلق کا دم خرد بخخت ہے۔“ میمونا نیڈر ز نے اس طور کوراہنمایا جو ”عقل“ کو علت

اول اور موجود اشیا کے درمیان کی ہستیاں مانتا ہے۔ چنانچہ موسیٰ میسونائیڈز نے بالکلی فرشتوں کو انکی ہستیاں قرار دیا جن کے ساتھ خدا کوئی بھی قدم اٹھانے سے قبل مشورہ کرتا ہے۔ تاہم، ارسطو کے برعکس اس نے زور دیا کہ فرشتے خدا نے تخلیق کیے اور انہیں آسمانوں پر حکومت کرنے کی طاقت دی، کہ وہ آزاد ارادے کی مالک باشور ہستیاں ہیں، لیکن انسان کے برعکس وہ ہمیشہ مستعد اور برائی سے پاک رہتے ہیں۔ اس نے صحائف میں "فرشتوں" سے عناصر اور جانور اور جنگلروں کے مثالی تصورات مراد لیے۔ "فطری قوتیں اور فرشتے ایک ہیں ہیں۔ ربی کہتے ہیں کہ جب انسان سوتا ہے تو اس کی روح فرشتے سے پاتیں کرتی ہے اور فرشتے کروب سے۔ لبذا فرشتے کا دھارا ہوا بیس ولی کی ذہنی بصارت سے عبارت ہوتا ہے۔" پوں اس نے ابدی زندگی کے حامل فرشتوں اور قابل فنا مظاہر کے درمیان فرق کیا۔ "لیکن یہ آسمان اور فرشتے ہم انسانوں کی خاطر تخلیق نہیں کیے گئے۔" قبل از اس سعدیہ نے کہا تھا کہ "انسان دنیاوی ماہ سے سے بھی ہر چیز سے افضل ہے۔ لیکن افلاؤ اور عقول کے مقابلے میں کمتر ہوتا جاتا ہے۔" ارسطو نے ان آسمانوں کی تعداد 50 بتائی۔ میسونائیڈز اور بعد کے فلسفیوں نے انہیں 10 شمار کیا، اور دسوائیں آسمان عقل فعال سے منسوب کیا۔ ایسی لیے میسونائیڈز قبالہ کی پیروی میں فرشتوں کے دس درجے بیان کرتا ہے۔

### قبالہ کا نکتہ نظر:

قبالہ میں دو دھارے ساتھ ساتھ چلتے ہیں۔ زمینی زندگی کے مقدروں پر برتر طاقت کو قادر مانتے پر مائل عملی قبالہ نے کمتر قوتیں کو کنٹرول کرنے کے قابل فرشتوں کے لیے نت نہیں نام ڈھونڈنا چاری رکھا۔ اس حرم کی کوششیں Sefer ha Razim میں کی گئیں جو سال کے مبینوں کے مطابق فرشتوں کی فہرست ہے۔ دوسری طرف نو قلاطونی نظریہ صد و را اور بھروسی کائنات کے تصور نے لازماً انسان کو تخلیق کا مقصد بنا دیا۔ چنانچہ، اس کا درجہ فرشتوں سے برتر ہے۔ فرشتے کمتر قدر، ہیئت کی دنیا سے تعلق رکھتے ہیں نہ کہ برتر روحیں کی دنیا یہ تخلیق سے۔ فرشتے تخلی، روحانی ہستیاں ہیں۔ لیکن انسان ان کا درختیں ملبوس شناخت کر لیتا ہے۔

## عیسائیت کے فرشتے

عیسائی عبد نامہ جدید کے ساتھ ساتھ عبد نامہ قدیم یعنی باbel کو بھی الہامی کتاب مانتے تھے، لہذا فرشتوں کے بارے میں ان کے تصورات یہودیوں کے تصورات سے زیادہ فرق نہیں۔ تاہم، تیسری اور دوسری صدی قبل مسیح کے دوران عبرانی باbel کا ایک یونانی ترجمہ ہو چکا تھا تاکہ فلسطین سے باہر کے یونانی گویہ یہودی لوگوں کی ضروریات پوری کی جاسکیں۔ اس باbel کو "Septuagint" یعنی ستر کا نام دیا گیا کیونکہ روایت کے مطابق اسے 70 مترجمین نے مل کر ترجمہ کیا تھا۔ "ستر" میں شامل کچھ کتب عبرانی شریعت کا حصہ نہیں۔

"ستر" میں "aggelos" کی اصطلاح سے الوہی یا انسانی قاصد دونوں مراد ہیں۔ تاہم، لاطینی ترجمے میں الوہی یا روحانی قاصد کو انسانی قاصد سے ممیز کرنے کے لیے *angelus* جبکہ انسانی قاصد کو *nuntius* یا *legatus* کہا گیا۔ کچھ جگہوں پر لاطینی متن گمراہ کن ہے، کیونکہ وہاں *nuntius* کا استعمال زیادہ ہونے کے باوجود *angelus* کا استعمال کیا گیا (مثلاً یسوع ۱۲: 18)؛

(33:3)

یہاں ہمارا اعلق روحاںی قاصد سے ہی ہے، اور ہم مندرجہ ذیل نکات پر بات کریں گے:

☆ باطل میں اصطلاح کا مفہوم

☆ فرشتوں کے عہدے

☆ فرشتوں کو دیے گئے نام

☆ نیک اور بد روحوں میں فرق

☆ فرشتوں کی بہجن منڈلیوں کی تقسیم

☆ فرشتوں کی ظاہری صورت کا سوال، اور

☆ صحائف میں فرشتوں کے تصور کی ترتیب۔

ساری باطل میں فرشتوں کو خدا اور انسان کے درمیان رابطہ کروانے والی روحاںی ہستیوں کے طور پر پیش کیا گیا: ”تو نے اسے (انسان کو) فرشتوں سے کچھ ہی کتر بنا لیا“ (زبور 8:6)۔ انسان کے ساتھ مساوی حیثیت میں وہ مخلوق ہستیاں ہیں: ”اے اس کے فرشتو! اس کی حمد کرو۔ اے اس کے لکڑو! سب اس کی حمد کرو... کیونکہ اس نے حکم دیا اور یہ پیدا ہو گئے۔ اس نے ان کو ابد الآباد کے لیے قائم کیا ہے۔“ (زبور، 2,5: 148؛ کلیسوں، 1: 16,17) چوتھی لیزن کوسل (1215ء) میں فرشتوں کو مخلوق قرار دیا گیا۔ Albigenesi، 12 ویں اور 13 ویں صدی میں فرانسیسی مسلمین کا ایک گروپ (کلیسیا کی تحریک کیا گیا تھا۔ ویٹکن کوسل نے اس فرمان کو دہرا دیا۔ یہاں اس کا ذکر اس لیے کیا گیا کیونکہ یہودی باطل میں کتاب Ecclesiasticus (1:18) میں ایک جملے (”ابد تک زندہ رہنے والے نے تمام چیزوں کو ایک ساتھ بنا لیا“) سے یہ ثابت کیا گیا کہ تمام تحریکیں بیک وقت ہوئی، لیکن عمومی طور پر ماذا جاتا ہے کہ ”ایک ساتھ“ (Simul) سے ”مساوی طور پر“ مراد ہے، یعنی ایک جیسا۔ وہ روئیں ہیں۔ عبرانیوں کے نام پولس رسول کے خط میں کہا گیا: ”کیا وہ سب خدمت گزار روئیں نہیں جو نجات کی میراث پانے والوں کی خاطر خدمت کو بھیجی جاتی ہیں؟“ (عبرانیوں 1:14)

خدا کے خدمت گار:

پائل میں اکثر قاصدوں کی ہی تصویر بیش کی گئی ہے، لیکن سینٹ آگسٹن اور بعد ازاں سینٹ گریگوری کے خیال میں "فرشتہ ایک عہدے کا نام ہے۔ انہوں نے فرشتے کی اصلیت اور نہ ہی بنیادی وظیفہ پر بات کی۔ یعنی وہ آسمانی دربار میں خدا کے تحنت کے خدمت گار ہیں جس کی مفصل تصویر کشی کتاب دانی ایل میں ملتی ہے۔ (7:8-10)

میرے دیکھتے ہوئے تحنت لگائے گئے اور قدیم الایام بینجھ گیا۔ اس کا لباس برف سا شید تھا اور اس کے سر کے بال خالص اون کی ماں تھے۔ اس کا تحنت آگ کے شعلے کی ماں تھا اور اس کے پیسے جلو آگ کی ماں تھے۔ اس کے حضور سے ایک آتشی دریا چاری تھا۔ ہزاروں ہزار اس کی خدمت میں حاضر تھے اور لاکھوں اس کے حضور کھڑے تھے۔ عدالت ہو رہی تھی اور کتابیں کھلی تھیں۔ (نیز دیکھیں زبور 7:96؛ زبور 20:102؛ سعیا 6:6، وغیرہ)

فرشتوں کے لفکر کا یہ وظیفہ لفظ "مد" سے عیاں ہے (ایوب، 1:6) اور "میرے آسمانی باپ" (متی، 10:18) کو ان کا متواتر مشغله سمجھا جاتا ہے۔ ایک سے زائد موقعوں پر ہمیں بتایا گیا کہ سات فرشتوں کا خصوصی وظیفہ "خدا کے حضور کھڑے رہنا" ہے (مکافہ، 5:2-8)۔

نوع انسانی کی جانب خداوند کے قاصد:

لیکن پردے کے آگے زندگی کی یہ جھلکیاں محض شاذ و نادر ہیں۔ پائل کے فرشتے عموماً خدا کے قاصدوں کے کردار میں نوع انسانی پر ظاہر ہوتے ہیں۔ وہ اس کے آلات ہیں جن کے ذریعہ وہ انسانوں کو اپنی مٹاہتا تھا ہے؛ اور یعقوب کے رویا میں انہیں زمین سے آسان تک لگی سیر ہی پر اترتے اور چڑھتے پیش کیا گیا جبکہ ابدی باپ اور پرسے دیکھا رہتا ہے۔ ہیابان میں ایک فرشتہ ہی ہاجرہ کے پاس آیا (پیدائش، 16)۔ فرشتوں نے سدوم پر قریب ڈالا؛ ایک فرشتے نے Gideon کو بتایا کہ وہ اس کے لوگوں کو بچانے آیا ہے؛ ایک فرشتے نے شمعون کی پیدائش کی نوید سنائی (قضاۃ،

13) اور فرشتہ جبرائیل دانی ایل کی رہنمائی کرتا ہے (دانی ایل، 16:8) حالانکہ اسے ان دونوں اقتباسات میں فرشتے کے بجائے "جبرائیل کا آدمی" (9:21) کہا گیا ہے۔ اسی روح نے سینت جان پاپٹس کی پیدائش کا اعلان کیا۔ فرشتوں کی روحاں فطرت زکریاہ کے مکاشفات کے بیان میں واضح نظر آتی ہے۔ پغیر نے فرشتے کو "خود میں بولتے ہوئے" بتایا۔ وہ ایک داخلی آواز کے پارے میں اشارہ دیتا معلوم ہوتا ہو خدا کی نہیں بلکہ اس کے قاصد کی تھی۔

فرشتوں کی اس قسم کی شدت میں صرف ان کے پیغامات پہنچانے جانے تک قائم رہتی ہیں، لیکن اکثر ان کا مشن طوالت اختیار کر جاتا ہے۔ اور انہیں عموماً مخصوص بحران کے موقع پر اقوام کے محافظہ بننا کر پیش کیا گیا، مثلاً آخری خروج کے دوران (19:14)۔ اسی طرح قادر ز کا عمومی نکتہ نظر ہے کہ "فارس کی مملکت کے موکل" (دانی ایل، 13:10) سے ہمیں وہ فرشتہ مراد لینا چاہیے جسے اس مملکت کی روحاں دیکھے بھال کا کام سونپا گیا تھا۔

اور شاید ہم Troas کے مقام پر سینت پال پر ظاہر ہونے والے فرشتے "مقدونیا" کے آدمی میں اس ملک کا محافظ فرشتہ دیکھ سکتے ہیں (اعمال، 16:9)۔ کتاب احیا میں ایک جگہ پر ہمارے لیے تھوڑی سی معلومات محفوظ ہے: "جب حق تعالیٰ نے قوموں کو میراث بانٹی اور بنی آدم کو جدا جدا کیا تو اس نے قوموں کی سرحدیں خدا کے فرشتوں کے شمار کے مطابق تھیں۔" نہ صرف عبرانی الہیات، بلکہ دیگر اقوام کے مذہبی نظریات میں بھی فرشتوں کی واسطیت کا اندازہ "خدا کے فرشتے جیسا" قسم کے جملوں سے ہوتا ہے۔ 2 یہ میں داؤ دنے تین مرجب یہ جملہ استعمال کیا۔ اعمال (15:6) میں عدالت کے سامنے کھڑے شیفون (ستفنس) کے چہرے کی جانب جب لوگوں نے نظر کی تو وہ "فرشتے کا ساتھا۔"

### ذاتی محافظ:

ساری باجل میں ہم بار بار اس امر کی جانب اشارہ پاتے ہیں کہ ہر ایک انفرادی روح کا اپنا ذاتی محافظ ہے۔ چنانچہ ابرہام نے اپنے توکر کو اسحاق کے لیے ایک بیوی علاش کرنے کی خاطر روانہ کرتے وقت کہا، "خداوند تیرے آگے آگے اپنا فرشتہ بھیجے گا۔" (پیدائش، 24:7)۔ شیطان

نے متی (4:6) میں 90ویں زبور کا حوالہ دیتے ہوئے کہا: "وہ تیری بابت اپنے فرشتوں کو حکم دے گا اور وہ بچھے ہاتھوں پر اٹھائیں گے۔" اور جودت نے اپنا کارنامہ بیان کرتے ہوئے کہا: "خدا کا فرشتہ میرا نگہبان ہے۔" ان جیسے دیگر اقتباسات اگر چہ بذات خود اس عقیدے کا اظہار نہیں کرتے کہ ہر ایک فرد کا اپنا اپنا محافظہ فرشتہ مقرر ہے، لیکن ان سے منجیٰ سچ کے الفاظ کی توثیق ہو جاتی ہے: "خبردار ان چھوٹوں میں سے کسی کو ناچیز شے جانتا کیونکہ میں تم سے کہتا ہوں کہ آسمان پر ان کے فرشتے میرے آسمانی باپ کا منہ ہر وقت تلتے ہیں۔" (متی، 18:10) سینٹ آگنسن نے کہا تھا: "جو کچھ عہد نامہ تھیں میں سر بست رہا، وہ عہد نامہ جدید میں آشکار ہو گیا۔" Tobias کی کتاب کا مقصد اسی چچائی کی تعلیم دینا تھا۔ اور سینٹ جیروم نے ذکورہ بالا اقتباس کی تفسیر میں لکھا: "ہماری روح اس قدر عظیم ہے کہ پیدائش کے ساتھ ہی ہر روح کا ایک محافظہ فرشتہ مقرر ہو جاتا ہے۔"

فرشتوں کے مقرر کردہ محافظہ ہونے پر عمومی اعتقاد کو عقیدے کا ایک نکتہ خیال کیا جاتا ہے۔ لیکن یہ یقین ایمان کا معاملہ نہیں کہ انسانی نسل کا ہر فرد اپنا انفرادی محافظہ فرشتہ رکھتا ہے۔ تاہم، یہ یقین ڈاکٹر زائف دی چیج سے اس قدر حمایت یافتہ ہے کہ اس سے انکار کرنا بے ادبی ہو گی۔ پیشہ لو مبارڑیہ سوچنے پر مائل تھا کہ ہر فرشتے کو متعدد انسانوں کی ذمہ داری سونپی گئی تھی۔ باجل فرشتوں کو نہ صرف ہمارے محافظوں بلکہ مد دگاروں کے طور پر بھی پیش کرتی ہے۔ فرشتے رائل نے کہا: "میں تیرے خداوند کی نماز پڑھتا ہوں۔" (Tobias، 12:12) چنانچہ فرشتوں پر کیستھوک یقین کی جزیں صحیحے میں موجود ہیں۔ شاید ابتدائی ترین وضاحتی بیان سینٹ ایبروز کے یہ الفاظ ہیں: "ہمیں فرشتوں سے دعا مانگنی چاہیے جو ہمیں بطور محافظہ تقویض کیے گئے ہیں۔" سینٹ پال نے فرشتوں کی پرستش سے منع کیا: "کوئی شخص خاکساری اور فرشتوں کی عبادت پسند کر کے جسمیں دوڑ کے انعام سے محروم نہ رکھے۔" (گلیوں، 2:18)

**دنیا پر حاکم الوہی نمائندے:**

متدرجہ بالا اقتباسات ہمیں قادرز کے اس عملہ متفقہ نکتہ نظر کو بمحضے کے قابل بناتے ہیں کہ فرشتوں نے ہی طبعی دنیا کے حوالے سے خدا کی شریعت کو نافذ کیا۔ جنات اور روحوں پر سامی یقین

معروف و مقبول ہے، اور اس کے اشارے بابل میں ملتے ہیں۔ چنانچہ داؤد کے گناہ کی وجہ سے اسرائیل کو جہاہ کرنے والی وبا کو ایک فرشتے سے ہی منسوب کیا گیا (جسے داؤد نے حقیقتاً دیکھا بھی تھا (2-یہودی 15:17، 24)۔ حتیٰ کہ درختوں کی شاخوں میں سرسراتی ہوا کو بھی ایک فرشتے قرار دیا گیا (تواریخ 14:14)۔ یوحنائی کی انجیل میں ہیت خدا کے تالاب کا ذکر ہے جس کے ارد گرد بنے برآمدوں میں ”یہا را اور انہی اور پڑھ مردہ لوگ پانی ملنے کے انتظار میں کھڑے تھے، کیونکہ وقت پر خداوند کا فرشتہ حوض پر اتر کر پانی پاایا کرتا تھا۔“ (۱:۵) اس اقتباس میں پانی کے بلنے کو فرشتے سے منسوب کیا گیا۔ سامیوں نے واضح طور پر محسوس کیا کہ کائنات کا سارا نظام اور اس نظم میں پڑنے والا خلل بھی خدا کی وجہ سے تھا، لیکن یہ تمام افعال اس کے کارندے انجام دیتے تھے۔ سینت ناس آنکوئیس نے موسیٰ میمونائیڈز کے اس اعتقاد کا حوالہ دیا کہ بابل میں جا بجا فطری قوتوں کو فرشتے کہا گیا ہے کیونکہ وہ خدا کی ہمہ گیریت کو مٹا کر فرشتے کرتے ہیں۔

### نظام راتب:

اگرچہ عہد نامہ عقیق کی ابتدائی کتب میں ظاہر ہونے والے فرشتے عجیب انداز میں غیر شخصی ہیں اور ان کے سپرد کیے گئے پیغام یا کام نے زیادہ اہمیت اختیار کر لی، لیکن آسمانی لکھر میں مخصوص درجات کی موجودگی کے حوالے سے اشاروں کی کمی نہیں۔

آدم کو نکالے جلنے کے بعد کرویم کو بہشت کی گمراہی سونپی گئی جو بلاشبہ خدا کے قاصد ہیں، البتہ ان کی فطرت کے بارے میں کچھ بھی نہیں بتایا گیا۔ بابل میں صرف ایک اور موقعہ پر کرویم نظر آتے ہیں..... حرثی ایل کے رویا



میں..... جہاں ان کی کافی تفصیل ملتی ہے۔ دو فرشتے ہیکل کے محافظ تھے، لیکن ہمیں خود ہی یہ تصور کرنا پڑتا ہے کہ وہ کیسے تھے۔ یہ رائے قرین قیاس ہے کہ وہ اصل میں اشوری مخلات کے محافظ پر دار تھل اور شیر ہی ہیں، اور ترا لے پر داران ان، شاہین کے سروالے، جنہیں ان کی کچھ عمارت کی دیواروں پر دکھایا گیا۔ سیرا فیم صرف یسعیاہ کے روایا میں آیا (۶:۶)۔

خدا کے حضور کفر سے سات فرشتوں کا ذکر یقیناً آپ کا ہے، اور وہ غالباً دربار یوس کا ایک اندروںی حلقہ تشکیل دیے ہوئے ہیں۔ رجیس الملا نگہ کی اصطلاح صرف St. Jude (15:4) میں آتی ہے، لیکن یعنی پال نے ہمیں آسمانی خادموں کے ناموں کی دو دیگر فہرستیں بھی مہیا کی ہیں۔ وہ "ہمیں بتاتا ہے کہ مسیح کو" ہر طرح کی حکومت اور اختیار اور قدرت اور ریاست اور ہر ایک نام سے بہت بلند کر دیا گیا" (افسیوں ۱:۲۱)؛ اور کلیموں کے نام مر اسلے میں وہ لکھتا ہے: "کیونکہ اسی میں سب چیزیں پیدا کی گئیں۔ آسمان کی ہوں یا زمین کی، دیکھی ہوں یا ان دیکھی، تخت ہوں یا ریاستیں یا حکومتیں یا اختیارات۔ سب چیزیں اسی کے وسیلے سے اور اسی کے واسطے پیدا ہوئی ہیں۔" (کلیموں ۱:۱۶) یاد رہے کہ (۱۵:۲ میں) اس نے تاریکی کی قوتوں کے دو نام استعمال کرتے ہوئے کہا کہ "مسیح نے حکومت اور اختیاروں کو اپنے اوپر سے اتار کر ان کا بر طلاق تماشہ بنایا اور صلیب کے سبب سے ان پر فتح یا بیکاری کا شادیاں بجا یا۔" اور ہم یہ امر محسوس کیے بغیر نہیں رہ سکتے کہ صرف دو آیات کے بعد وہ "فرشتوں کی عبادت" کے خلاف خبردار بھی کر رہا ہے۔ لگتا ہے کہ اس نے ایک مخصوص جائز ملا نگہ پرستی کی منظوری دی اور ساتھ ہی ساتھ اس موضوع پر توهات سے بچنے کو کہا۔ کتاب Enoch میں اس قسم کی بے راہ رویوں کا اشارہ ملتا ہے جہاں فرشتے کافی غیر معمولی کردار ادا کرتے ہیں۔ اسی طرح جوز عالمیں ہمیں بتاتا ہے کہ ایسیوں کو فرشتوں کے نام حفاظت رکھنے کا حلف لیتا پڑتا تھا۔

ہم یقیناً دیکھے چکے ہیں کہ کس طرح (دانی ایل ۱۰:۱۲-۲۱) مختلف فرشتوں کو مختلف ملائے بطور اقلیم دیے گئے اور کتاب مکافہ میں بیان کردہ (Apocalyptic) "سات کلیساوں کے فرشتوں" پر بھی سبی وصف دوبارہ ظاہر ہوتا ہے، البتہ یہ فیصلہ کرنا مشکل ہے کہ اصطلاح سے اصل مراد کیا ہے۔ کلیساوں کے سات فرشتے عموماً کلیساوںی حلقوں کے بیش کو قرار دیا جاتا ہے۔

سینٹ گریگوری نے قسطنطینیہ میں بخش سے خطاب کرتے ہوئے دو مرتبہ فرشتے کی اصطلاح استعمال کی۔

سینٹ ڈنیس سے منسوب کردہ "De Coelesti Hierarchia" (جس نے ملکیتیں پر بہت سبھ اثر ڈالا) میں فرشتوں کے سلسلہ ہائے مراتب پر کافی تفصیل سے بات کی گئی ہے۔ عام طور پر مانا جاتا ہے کہ یہ کتاب سینٹ ڈنیس سے کچھ صد یاں پہلے تکمیلی گئی ہو گی۔ تاہم، اس میں موجود فرشتوں کی سرو دمنڈیلوں (Choirs) کے حوالے سے عقیدہ کلیسا یا نیز معمولی اتفاق رائے کے ساتھ قبول کر لیا۔ سینٹ گریگوری اعظم کے مندرجہ ذیل اقتباسات کلیسا تی علاما کا تکمیل نظر واضح کر دیں گے۔

صحیحے کی سند کے مطابق فرشتوں کے نو سلسلے ہیں..... فرشتے، رئیس الملائکہ، Throne، Virtues، Powers، Principalities، Dominations ملائکہ اور رئیس الملائکہ کی شہادت دیتا ہے اور پیغمبروں کی کتب میں کرویتم اور سیرافیم کا ذکر ہے۔ سینٹ پال نے بھی افسیوں کے نام مراملے میں چار سلسلوں کا ذکر کیا: Principalities، Virtues، Powers اور Domains اور Domains، Virtues، Powers کو سمجھا کر دیں تو ہمارے پاس کل پانچ سلسلے ہو جائیں گے۔ ملائکہ، رئیس الملائکہ، کرویتم اور سیرافیم کے چار سلسلے جمع کر لیے جائیں تو کل تعداد ۹ ہو جائے گی۔

سینٹ تھامس نے "Summa Theologica" میں سینٹ ڈنیس کی چیزوں کی کرتے ہوئے فرشتوں کو تین سلسلہ ہائے مراتب میں تقسیم کیا: ہر ایک سلسلے میں تین تین فرشتے۔ ہستی مطلق کے ساتھ قربت اس تقسیم کی بنیاد ہے۔ وہ پہلے درجے میں سیرافیم، کرویتم اور Thrones کو رکھتا ہے؛ دوسرا درجہ Dominations، Virtues، Powers اور Powers پر مشتمل ہے۔ تمیرے درجے میں رئیس الملائکہ اور ملائکہ شامل ہیں۔ صحائف میں صرف تین فرشتوں کے نام آئے ہیں: رافیل، میکائیل اور جبرائیل۔ یہ تینوں نام متعلقہ اوصاف پر دلالت کرتے ہیں۔ یہودیوں کی مکاشفاتی (Apocryphal) کتب (جیسے حنوك) میں ارجمند اور ریمیل کے نام بھی ہیں۔

### فرشتوں کی تعداد:

عمونا فرشتوں کی تعداد بے شمار بتائی گئی (دانی ایل، 10:7؛ سنتی، 26:53)۔ لفظ لکھر (Sabaoth) کو آسمانی فوج کے لیے مترادف معنوں میں استعمال کیا جاتا اس لکھر کو ناقابل تردید بنادیتا ہے کہ "رب الافواج" کی اصطلاح فرشتوں کے لکھر پر خداوند کی مطلق سالاری کی جانب اشارہ کرتی ہے۔ قادر ز نے ایک سو بھیڑوں کی تمثیل (لوقا، 1:3-15) میں انسانوں اور فرشتوں کی سبھی تعداد کا حوالہ دیکھا؛ تاہم، یہ کافی تخلیاتی توضیح ہے۔ سکھیں بھی یہ نہ کسی بیرونی میں فرشتوں کو لا تعداد مانتے ہیں۔

بڑے فرشتے

بائبل میں اچھے اور بے فرشتوں کا فرق مستعل نظر آتا ہے۔ لیکن یہ سکتہ اہیت رکھتا ہے کہ دونوں سرچشمتوں کے درمیان کوئی شناسیت یا تضاد موجود نہیں۔ یہ فرق شاید زمین پر خدا کی بادشاہت اور بروں کی بادشاہت کے درمیان تضاد پیش کرتا ہے۔ لیکن موخرالذکر کو ہمیشہ کتر فرض کیا گیا۔ چنانچہ اس کتر، مگر مخلوق روح کی بستی کی وضاحت کرنا پڑے گی۔

چنانچہ اس کثر، مکر حکوم روح کی بستی کی وضاحت کرنا پڑے گی۔  
اس حوالے سے عبرانی شعور کی درجہ پر رجہ ترقی القائل تحریروں میں صاف دیکھی جا سکتی ہے۔  
ہمارے ”اویین والدین“ (پیدائش، ۳) کے بہشت پر ہونے کے بیان میں اسکی اصطلاحات موجود ہیں کہ اس میں سے ایک شر کی موجودگی مراد لینے کے سوا کوئی اور تعبیر نہیں کی جا سکتی۔۔۔۔۔ ایک ایسا شر جو انسانی نسل سے حد کرتا تھا۔ کتاب پیدائش (۸:12) میں لکھا ہے کہ ”خدا کے بیٹوں نے آدمی کی بیٹیوں کو دیکھا کہ وہ بہت خوبصورت ہیں۔“ آدمی کی بیٹیوں سے شادی ہی فرختوں کے تعلق کی وضاحت کرتی ہے۔

تزل کی وساحت کرتی ہے۔  
ایوب کی کتاب (۱:۲) میں پیش کردہ تصویر کافی تخلیقی ہے؛ لیکن شیطان (جو معزول فرمائے کی شاید اولین شخصی صورت تھا) کو ایک درانداز کے طور پر پیش کیا گیا جو ایوب سے جملہ ہے۔ وہ واضح طور پر معبد سے کمتر، سستی ہے اور خداوند کی اجازت کے بغیر ایوب کو چھوٹیں سکتا۔ لیکن یہ کہ ایوب (۴:۱۸) میں تیس زوال کی قطبی وجہ ملتی ہے: ”اور وہ اپنے فرشتوں پر حقات کو عائد کر رہا ہے۔“

عہد نامہ جدید میں ہمیں دور وحی اپنے شاہوں کا تصور واضح ملتا ہے۔ شیطان ایک راندہ درگاہ فرشتہ ہے جو آسمانی لشکر کے اور بھی بہت سے فرشتوں کی تسلی کی وجہ بن گیا۔ خداوند نے اسے ”ویا کا سردار“ (یوحنا، 14:30) کہا؛ وہ انسان کو تحریک دلاتا اور ملعونوں میں شامل کرتا ہے (متی، 25:41؛ پطرس، 4:2؛ افسیوں، 6:2). عیسائیت میں شیطان کو ایک عفریت کے روپ میں پیش کرنے کی بنیاد *Apocalypse* (بعلی اناجیل) پر ہے جہاں اسے ”اتھاہ کھانی کا فرشتہ“، ”عفریت“، ”قدیم سانپ“، ”غیرہ کہا گیا جو رئیس الملائکہ جبرائیل کا دشمن تھا۔ ان مناظر اور قدیم داستانوں میں مردوں اور تیام کے ماہین لڑائی میں مماثلت نہایت واضح ہے۔

### Septuagint میں ”فرشتہ“ کی اصطلاح:

ہم نے گزشتہ صفحات میں دو سے زائد مقامات پر ”سات“ (Septuagint) کا ذکر کیا ہے، اور اس کے ان اقتباسات کی نشاندہی کردینا بھی بے جا نہ ہو گا جہاں یہ فرشتوں کے حوالے سے ہماری معلومات کا واحد مأخذ ہے۔ مشہور ترین اقتباس یسوعیاہ 6:11 ہے جہاں Septuagint ”عظیم مجلس شوریٰ کے فرشتے“ Messias کا نام بتائی ہے۔ Septuagint میں فرشتوں سے عموماً ”خدا کے بیٹے“ مرادی گئی۔

یہ کہنا زائد ضرورت ہو گا کہ خدا کے الہام کی جہیں کھلتے جانے کے ساتھ ساتھ دینیاتی لکر میں بھی ارتقا کا ایک عمل جاری رہا، لیکن شریعت دہندہ کی ذات کے حوالے سے پیش کردہ مختلف نظریات میں یہ چیز بالخصوص عیا ہے۔ کتاب خرون (3:2) میں خدا نے مطلق ایک جہاڑی میں سے نکل کر موی پر ظاہر ہوتا ہے؛ لیکن ”سات“ کے درون میں اس کی جگہ ”خداوند کا فرشتہ“ نے لے لی۔ عہد نامہ جدید کھٹے جانے کے زمانے میں Septuagint والا نکتہ نظر ہی غالب تھا۔ اب خود خداوند کی بجائے خداوند کا فرشتہ ظاہر ہی نہیں ہوتا بلکہ وہ شریعت دہندہ بھی بن گیا (گلنتیوں، 7:3؛ عبرانیوں، 2:2؛ اعمال، 7:30)۔

لیکن عظیم لاطینیوں ..... سیفیت جیروم، سیفیت آگسٹائن اور سیفیت گریگوری ..... نے بالکل برعکس نکتہ نظر اپنایا، اور مشکلہ میں نے ان کی پیروی کی۔ سیفیت آگسٹائن جلتی ہوئی جہاڑی (خرون،

فرشتوں کی تاریخ

بے ایمان میں اپنے ایک طور پر "خداوند" کہو کرے گی۔

## اسلام کے ملائکہ

اسلام میں فرشتے ارکان ایمان میں شامل ہیں، لیکن ان پر ایمان لائے بغیر مسلمان ہونا ممکن نہیں۔ یہودیت اور عیسائیت کے مقابلے میں اسلام میں فرشتوں کی اہمیت کہیں زیادہ پڑھنی، لیکن ساتھ ہی ساتھ روح کی طرح فرشتوں کے مأخذ پر بھی زیادہ تفصیلات قرآن میں موجود نہیں۔ سیرت اور احادیث کی کتب میں بعد ازاں یہودی اثرات اور عقلی ترقی کے نتیجے میں اضافی تصورات شامل ہوتے گئے۔ یہاں ہم قرآن، حدیث اور عام روایات میں فرشتوں کا تصور واضح کرنے کی کوشش کریں گے۔

### قرآن اور فرشتے

**فرشتے جزو ایمان ہیں:**

”لیکن یہی تو یہ ہے کہ آدمی اللہ پر یقین رکھے اور روز قیامت پر اور فرشتوں پر اور کتاب اور نبیوں پر بھی یقین رکھے۔“ (البقرة، ۱۷۷)۔

”اور جس کسی نے اللہ اور اس کے فرشتوں اور اس کی کتابوں اور اس کے پیغمبروں اور قیامت

کے دن سے انکار کیا تو بے شک وہ بڑی دور کی گمراہی میں پڑ گیا۔" (البقرة، 285)

قرآن میں فرشتوں سے متعلقہ آیات کی روشنی میں انہیں چار یا پانچ حصوں میں بانٹا جاسکتا ہے۔ فرشتوں کی تخلیق، آسمان پر مسکن، مذکور جنس، اللہ کی فرماتبرداری اور گناہوں سے پاک ہونا۔ قرآن شریف میں مذکور ہے۔

### فرشتوں کی تخلیق:

سورہ فاطر میں تخلیق کے حوالے سے ایک آیت بہت کچھ واضح کرتی ہے۔ "تمام حمد اللہ کو لائق ہے جو آسمانوں اور زمین کو پیدا کرنے والا ہے، جو فرشتوں کو پیغام رسالے بنانے والا ہے، جن کے دودو، تین تین، چار چار پردار بازوں ہیں۔ اللہ جو چاہے پیدائش میں زیادہ کرتا رہتا ہے۔" (فاطر، ۱) اسلام میں بھی فرشتے پردار اور کئی بازوں والے ہیں۔ یقیناً یہ اوصاف ان کے زمین اور آسمان کے درمیان آنے اور بہت سے کام بیک وقت انجام دینے کے قابل ہونے کے لیے لازمی تھے۔

### عرش اور فرشتے:

یہودیت، عیسائیت اور اسلام نبیوں بوسے مذاہب میں خدا کے عرش کا ذکر ملتا ہے۔ عرش اصل میں کسی شاہی دربار جیسا ہے جہاں خدا تخت نشین ہوتا ہے اور فرشتے اس کے خدمتگار اور درباری ہونے کے علاوہ تخت کے محافظ بھی ہیں۔ فرشتوں کا مسکن آسمان میں ہے۔ "فرشتے عالم بالا میں رہتے ہیں۔ اور وہ (شیاطین) عالم بالا کی طرف کان بھی نہیں لگا سکتے" (الصف، ۸) "تو کہہ دے اگر زمین پر فرشتے رہتے ہوتے، اس میں چلتے ہتے تو البتہ تم آسمان سے ایک فرشتے کو رسول ہنا کران کی طرف نازل کر دیتے۔" (بی اسرائیل، ۹۵) "اور بہت سے فرشتے آسمان میں موجود ہیں۔ ان کی سفارش ذرا بھی کام نہیں آسکتی۔" (ابن حم، ۲۶)۔

### اللہ کی خدمت:

وہ اللہ کے حضور ہر وقت خدمت کے لیے حاضر رہتے ہیں: "اور ہم میں سے ہر ایک کا معین

درج ہے اور ہم صرف باندھے کھڑے رہتے ہیں اور اللہ کی پاکی بیان کرنے میں لگے رہتے ہیں۔“ (ص، 6، 164) ایک اور جگہ پر یوں ذکر آیا: ”اور تو فرشتوں کو عرش کے گرد حلقہ باندھے دیکھے گا جو اپنے رب کی تسبیح میں مشغول ہوں گے۔“ (الزمر، 75) یا پھر ”فرشته عرش الہی کو اٹھائے ہوئے ہیں اور جو اس کے گرد ہیں وہ اپنے رب کی تسبیح و تمجید کرتے رہتے ہیں۔ اور اس پر ایمان رکھتے ہیں اور ایمان والوں کے لیے استغفار کرتے ہیں۔“ (المؤمن، 7، 7)۔ فرشتے خدا کے عرش کو اٹھائے ہوئے ہیں اور اس کے ارد گرد منڈلاتے رہتے ہیں۔

### فرشتوں کی جنس:

ان خدمتگار اور قاصد فرشتوں کو سچتی سے مذکور بتایا گیا اور واضح الفاظ میں انہیں مؤذن قرار دینے سے منع کیا گیا۔ حتیٰ کہ فرشتوں کو عورت کے نام سے پکارنا بھی ایمان کے منافی ہے: ”بے شک جو آخرت پر ایمان نہیں رکھتے، وہ فرشتوں کو عورت کے نام سے نامزد کرتے ہیں۔“ (فاطر، ۱) باطل میں فرشتوں کے لیے ”خدا کے بیٹوں“ کی اصطلاح غالباً صرف ایک جگہ یعنی کتاب پیدائش میں استعمال ہوئی ہے۔ قرآن مجید نے بھی انہیں خدا کے بیٹوں جیسا قرار دیا: ”تو کیا تمہارے رب نے تم کو بیٹوں سے خاص کیا اور خود فرشتوں کو بیٹیاں بنایا۔“ (بنی اسرائیل، 40)۔ فرشتوں کے ذکر یا نہ ہونے کی توثیق ایک اور جگہ پر یوں کی گئی: ”کیا ہم نے فرشتوں کو عورت بنایا ہے اور کیا وہ اس وقت دیکھ رہے تھے؟“ (الصفت، 15)

### تسبیح و تمجید:

اللہ کے دربار میں موجود اور تخت کے گرد منڈلاتے ہوئے فرشتوں کا کام واضح طور پر عبادت، تسبیح و تمجید کرتا ہے۔ ”اور تو فرشتوں کو عرش کے گرد حلقہ باندھے دیکھے گا جو اپنے رب کی تسبیح میں مشغول ہوں گے۔“ (الزمر، 75) اسی طرح سورۃ المؤمن (آیت 7)، سورۃ البقرۃ (آیت 30)، سورۃ الرعد (آیت 13) اور سورۃ الاعیا (آیت 20) میں بھی فرشتوں کی تسبیح و تمجید کا ذکر کر آیا ہے۔ لیکن وہ بندوں پر بھی درود سمجھتے ہیں: ”وہ (اللہ) خود بھی اور فرشتے بھی تجھ پر رحمت سمجھتے ہیں۔

رہتے ہیں تاکہ اللہ تم کو ہمارے کیوں سے نور کی طرف لے آئے۔" (سورۃ الزخرف، 43) ان کا نبی کریم پر صلَام بھیجا، مومن کے لیے استغفار کرنا، اور کافروں پر لعنت بھیجنا بھی قرآن سے ثابت ہے۔

### انسانوں اور فرشتوں کا تعلق:

انسانوں اور فرشتوں کے تعلق کے حوالے سے بھی قرآن مجید نے کافی وساحت سے بات کی۔ مثلاً دو فرشتے ہمارے اعمال لکھتے ہیں: "جب دو لینے والے داکیں پیشے لیتے رہتے ہیں، وہ کوئی لفظ منہ سے نکالنے نہیں پاتا کہ اس کے پاس ایک تکمیل ہاں نہ ہو۔ اور صوت کی ختنی آپنی جس کا آناءِ حق ہے۔ یہ وہ ہے جس سے تو بد کتا تھا۔ اور صور پھونکا جائے گا اور یہی وعید کا دن ہو گا۔ اور ہر شخص (اس طرح) آئے گا کہ اس کے ساتھ ایک فرشتے اسے لانے والا اور ایک گواہ ہو گا۔ تو اس دن سے بالکل بے خبر تھا سو ہم نے تجھ پر سے (غفلت کا) پرده ہٹا دیا۔ سو آج تیری نگاہ بڑی تیز ہے۔" (سورۃ قاتم، آیت 22) انسان کی حفاظت پر کراما کا تین فرشتے مقرر ہیں: "اور اللہ تم پر تکمیل رکھنے والے فرشتے بھیجا ہے۔" (الانعام، 61) ایک اور مقام پر: "اور بے شک تم پر تکمیل ہیں۔ اور وہ کراما کا تین ہیں۔ جو کچھ حکم کرتے ہو وہ سب جانتے ہیں۔" (الانتصار، 12)

حُنی کے اللہ فرشتوں کو رسول ہنا کر بھی بھیجا ہے۔ "اللہ رسالت کے لیے فرشتوں میں سے اور آدمیوں میں سے جس کو چاہتا ہے جن لیتا ہے۔" (انج، 75) اور "تمام حمد اللہ کے لائق ہے جو آسمانوں اور زمینوں کا پیدا کرنے والا اور فرشتوں کو پیغام رسال بنانے والا ہے، جن کے دودو، عنک تمن، چار چار پردار بازوں ہیں۔" (فاطر، ۱۰) اول الذکر آیت کے اصل متن "رسل و مَنَّ النَّاسِ" پر غور کیا جائے تو وہاں بھی "رسالت" یعنی رَسْلَا کا لفظ پیغام رسالی کے معنوں میں استعمال ہوا ہے۔ مؤخر الذکر آیت کریمہ اس امر کو واضح کرتی ہے۔

### زمین پر نزول:

فرشتوں کا زمین پر نزول اللہ کے حکم پر ہی ہوتا ہے: "اور ہم تیرے رب کے حکم کے بغیر نہیں اترتے اور اسی کی ملک میں ہمارے آگے کی سب چیزوں اور ہمارے چیچھے کی بھی اور جو چیزوں

آسمان میں ہیں، وہ بھی اور تیرارب بھولنے والا نہیں۔" (مریم، 64) القدس فرشتوں کو اپنا حکم دے کر اپنے بندوں میں سے جس پر چاہے اتا رتا ہے کہ خبردار کرو کہ میرے ہوا کوئی عبادت کے لائق نہیں، سو مجھ سے ڈریں۔ یعنی فرشتوں کے اوصاف اللہ کی حقیقت و تمجید کرتا اور بھیادی و ظلائف اللہ کے پیغام انسانوں اور اہلی سماں پہنچانا ہیں۔ قرآن کی متعدد آیات میں سابقہ خبروں کے پاس فرشتوں کے آنے کا ذکر ملتا ہے۔

### فرشے اور دیگر انبياء:

وہ حضرت آدم، حضرت ابراہیم، حضرت اولیاء، حضرت زکریا، حضرت مریم اور حضرت عیینی کے پاس بھی آئے۔ فرشتے تابوت انہا کر طالوت کے سامنے ظاہر ہوئے۔ یہاں یہ کے روشن القدس کا ذکر یوں آیا: "اور ہم نے مریم کے بیٹے کو سکھم کھانا بوت کی والائل عطا فرمائیں اور روح القدس سے اس کی مدد کی۔" (البقرة، 253) ایک اور جگہ پر اللہ نے فرمایا: "اے مریم کے بیٹے، عیینی! میری نعمتوں کو جو تجھ پر ہیں اور تیری ماں پر ہیں ذکر کیا کر۔ اور جب کہ میں نے روح القدس سے تیری مدد کی۔" غالباً قرآن میں روح القدس اور جبریل علیہ السلام کو گذشتہ نہیں کیا گیا، جیسا کہ کچھ عیسائی ماہرین دینیات کو اعتراض ہے، ورنہ حضرت عیینی کے حوالے سے خاص طور پر لفظ "روح القدس" کی اصطلاح استعمال نہ کی جاتی۔

### جبریل (علیہ السلام):

حضرت جبریل (علیہ السلام) جیسی اہمیت اسلام میں کسی بھی فرشتے کو حاصل نہیں۔ وہ انسانوں اور بالخصوص انبیا کے ساتھ اوہی رابطہ کا ذریعہ ہونے کا واضح ترین ثبوت ہیں۔ بعثت اسلام اور جذبہ اسلام کی زندگی کے ساتھ ان کا بھیادی تعلق ہے۔ آپ نے جبریل کو اپنی پرہیز کیا:

"اور وہ آسمان کے بلند کنارے پر تھا۔ پھر وہ پاس آیا۔ پھر وہ اور نزدیک آیا۔ سو ووکانوں کے برابر فاصلہ رہ گیا۔ بلکہ اس سے بھی کم۔" (سورۃ النجم، 7-9)

فاسطے کا یہ حوالہ جبریل امین کے مادی صورت میں ظاہر ہونے پر دلالت کرتا ہے۔ ایک اور موقع پر یوں ارشاد ہوا: "اور اس نے اس

64 فرشت کو ایک دلخواہ بیکھا، سدرۃ النبی کے پاس۔" (النجم، ۱۳)

فرشت کو ایک دلخواہ بیکھا، سدرۃ النبی کے قلب پر قرآن لے کر آیا، لہذا اس کا احترام کرتا اور بھی وہ رسمی الملائکہ تھا جو آنحضرت کے کہہ دے کہ جو شخص جبریل سے عداوت رکھے حالانکہ اس اس پر یقین رکھنا لازمی نہیں۔" ان سے کہہ دے کہ جو شخص جبریل سے عداوت رکھے حالانکہ اس نے اللہ کے اذن سے تمہارے قلب تک یہ قرآن پہنچایا ہے۔" (البقرہ، ۹۷) قرآن نے جبریل اور میکائیل کے دشمن کو اللہ کا دشمن قرار دیا۔ جبریل کے علاوہ دیگر ملائکہ بھی آنحضرت کے مد و نگار ہوئے۔ فرشتے نبیوں قرآن کے گواہ ہیں، انہوں نے اللہ کی توحید پر گواہی دی۔

### جگ بدرا:

جگ بدرا کے حوالے سے قرآنی آیات فرشتوں کی صورت میں خدا تعالیٰ احاداد پر دلالت کرتی ہیں: "اور جب کہ مسلمانوں سے یوں کہہ رہا تھا کہ کیا تم کو یہ امر کافی نہ ہو گا کہ تمہارا رب تھن ہزار فرشتوں سے جو آسمان سے اتریں گے تمہاری مدد کرے۔ ہاں کیوں نہیں، اگر صابر اور حقیقی رہو گے اور وہ لوگ ایک دم تم پر آپنے بخوبیں گے، تو تمہارا رب پانچ ہزار فرشتوں سے جو ایک وضع بنائے ہوں گے تمہاری امداد کرے گا۔" (آل عمران، ۱۲۴-۵)

### روحیں قبض کرتے:

"سچ ترکوار میں فرشتے دیگر اہم وظائف ادا کرتے ہوئے ہتائے گئے۔" قرآن نے واضح لفظوں میں بتایا: "بے شک جن لوگوں کی جان فرشتے ایسی حالت میں قبض کرتے ہیں کہ انہوں نے اپنے آپ کو تنگا رہا کر کھاتھا تو وہ ان سے کہتے ہیں کہ تم کس حال میں تھے۔" (التساء، ۹۷) موت کے وقت فرشتے ہی روح قبض کرنے آتے ہیں۔ چھ سات آیات میں اس کا ذکر ہے۔ فرشتے کافروں کی روحیں قبض کرتے وقت "ان کے منہ اور پستوں پر کے مارتے جاتے ہیں۔" (الانفال، ۵۰) لیکن وہ پاک لوگوں کی روحیں کو جنت میں داخل ہوتے وقت سلام کریں گے۔ وہ مرتے وقت نیک آدمیوں کا استقبال بھی کرتے ہیں۔ قریلکن نے واضح طور پر کہا ہے فرشتے اصلی صورت میں انسانوں پر ظاہر نہیں ہوتے۔" اور اگر

ہم اس کو فرشتے جو بزرگ تھے تو ہم اس کو آدمی ہنا تے اور ہمارے اس فعل پر بھی ان کو وہی اشکال ہوتا جو اشکال وہاب کر رہے ہیں۔ ”(الاتعام، 9)

### روز قیامت اور فرشتے:

روح اور ملائکہ قیامت کو اللہ کی طرف چڑھیں گے۔ ”فرشتے اور اہل ایمان کی روحمیں اس کی طرف چڑھ کر جاتی ہیں۔ اور یہ ایسے دن جس کی مقدار دنیا کے پچاس ہزار سال کے برابر ہے۔“ (العارج، ۴۰) اس روز فرشتے آسمان کے کنارے پر آ جائیں گے۔ آنحضرتوں نے خدا کا عرش اٹھا رکھا ہو گا۔ پھر وہ صاف باندھ کر زمین پر اتریں گے اور خاموش کھڑے ہوں گے۔ ”جس روز تمام ذی روح اور فرشتے حض بست کھڑے ہوں گے، جس کو حسن بولنے کی اجازت دے گا اس کے سوا کوئی نہ یوں سکے گا اور وہ شخص بات بھی نہیں کہے گا۔“ (النیاء، ۳۸) جس روز اللہ ان سب فرشتوں کو میدان قیامت میں جمع کرے گا تو فرشتوں سے یہ پتھر ہے کہ: ”کیا یہ لوگ تمہاری عبادت کیا کرتے ہیں؟“ فرشتے صرف خدا کے پسندیدہ بندوں کی ہی سفارش کریں گے، کیونکہ وہ سب اللہ کے خوف سے ڈرتے رہتے ہیں۔ (الابیاء، 28)

### دو وزخ اور فرشتے:

اللہ نے سخت مزاج، تند خوف فرشتوں کو دو وزخ پر تعییت کیا ہے: ”اور اے ایمان والو! تم اپنے کو اور اپنے گھر والوں کو آگ سے بچاؤ، جس کا ایندھن آدمی اور پتھر ہیں۔ جس پر تند خواہ مضمبوط فرشتے ہیں۔ جو اللہ کی کسی بات میں جوان کو حکم دیتا ہے، نافرمانی نہیں کرتے، اور ان کو جو حکم بھی دیا جاتا ہے، اس کی تقلیل کرتے ہیں۔“ (التحريم، ۶) دو وزخ پر انیں فرشتے مقرر ہیں۔ ”اور ہم نے دو وزخ کے تعبیان (آدمی نہیں) بلکہ فرشتے ہی بنائے ہیں اور ہم نے ان کی تعداد ایسی رکھی ہے جو کافروں کی گمراہی کا ذریعہ ہے۔“ (المدثر، 31) قرآن نے دو وزخ کے فرشتوں کا نام زبانیہ بتایا۔ انہیں دو وزخ کے پیادے بھی کہا گیا۔ سورۃ الزخرف کی آیت ۷۷ کے مطابق دو وزخ کے دار وغیرہ کا نام مالک ہے: ”اور پیکاریں گے کہاے مالک تو ہی دعا کر کے اللہ ہمارا کام تمام کر دے۔“

اختصر، قرآن کے مطابق فرشتے اللہ کی تھیں، وہ آسمان پر خدا کے عرش کے قریب رہتے اور حجج و عبادت کرتے رہتے ہیں۔ ان کی جنس نہ کہا جائے اور انسانوں پر ظاہر ہوتے ہیں۔ انسانوں کے اعمال کا حساب رکھنا، ان کی روچیں قبض کرنا اور قیامت کے روز گواہی دینا بھی فرشتوں کے وحکایت میں شامل ہے۔ حراج کے لحاظ سے فرشتوں میں کچھ فرق بھی ہے کیونکہ وزن کے فرشتوں کے لیے شداد (تدھو) کا لفظ استعمال ہوا۔ لہذا قرآنی تصور کے مطابق فرشتوں کو ایسی ہستیاں قرار دیا جاسکتا ہے جو اللہ اور انسانوں کے درمیان رابطہ کا کام دیتی اور اللہ کے احکامات پر عمل درآمد کر داتی ہیں۔ دیگر خدا بہب اور جنتی کہ بت پرست اقوام کے مختلف دیوتاؤں اور دیویوں کے ساتھ موازنہ کرنے پر وہ ہمیں اپنی نہیں لگتے۔

ابن سلیمان تاریخ نگاروں کی کتب میں فرشتوں کا کردار کچھ بدلا ہوا اور زیادہ تفصیل سے ملتا ہے، کیونکہ وہ لوگوں کے تحمل کا حصہ بھی تھے۔

## فرشتوں کے متعلق مسلم روایات

### شق قلب اور فرشتے:

سیرت النبی اور اسلام کی تاریخ میں فرشتوں کا ذکر بہت ابتداء میں ہی ملتا ہے۔ شق قلب کا واقع حضرت ابوذر غفاری نے روایت کیا اور جریر ابن طبری نے اپنی تاریخ الامم والملوک میں نقل کیا ہے۔ ابوذر غفاری سے مردہ ہے کہ میں نے رسول اللہ سے پوچھا کہ "پوری طرح علم اور ریعنی ہونے تک پہلے ہبہ آپ کو کیسے معلوم ہوا کہ آپ نبی ہیں؟" آپ نے فرمایا: "ابوذر میں بٹھائے کہ میں کسی جگہ تھا۔ وہ فرشتے میرے پاس آئے، ایک زمین پر اتر گیا اور دوسرا آسمان اور زمین کے درمیان نہیں رہا۔ ایک نے دوسرے سے پوچھا کہ کیا نبی وہ ہیں۔ دوسرے نے تصدیق کی۔ اس نے کہا، اچھا تو ان کو ایک آدمی سے وزن کرو۔ مجھے ایک شخص کے مقابلے میں تو لا گیا، میں اس سے گران پا رکھا۔ پھر ایک فرشتے نے دوسرے سے کہا کہ ان کو دس آدمیوں سے تو لو۔ مجھے دس سے تو لا گیا تو میں ان پر بھی بھاری ہوا۔ پھر اس نے سو سے تو لئے کا کہا۔ مگر اس پار بھی میرا پڑھا بھاری رہا۔ فرشتے ترازو کے دوسرے پلٹے میں میرے برابر وزن بڑھاتے گئے۔ آخر بھنگ آکر ایک

نے دوسرے سے کہا کہ اگر تم ان کو ان کی تمام امت کے مقابل میں بھی رکھ کر تو لوگے تو انہی کا وزن زیادہ ہو گا۔ پھر ایک نے دوسرے کو میرا پیٹ چاک کرنے کا کہا۔ اس نے میرا پیٹ چاک کیا۔ دوسرے نے کہا، ان کا قلب نکالو، یعنی حق قلب کرو۔ اس نے میرا قلب چیز کر اس میں سے محل شیطانی خطرات اور خون کے لوحزے کو نکال کر پھینک دیا۔ پھر ایک نے دوسرے سے کہا کہ ان کے پیٹ کو اس طرح دھوڑا لو جس طرح برتن دھویا جاتا ہے اور ان کے قلب کو بھی اسی طرح دھوڑا لو۔ پھر اس نے ایک چھری ملکوا کر میرے قلب میں داخل کی۔ ایک فرشتے نے اپنے ساتھی سے کہا کہ ان کے پیٹ پر نشان کر دو۔ ان دونوں نے میرے پیٹ پر نشان ڈال دیا اور میر کو میرے دونوں شانوں کے درمیان کر دیا۔ اس کے بعد ہی وہ میرے سامنے سے چلے گئے۔ یہ واقعہ مجھے اس طرح یاد ہے گویا اب میری نظروں کے سامنے ہو رہا ہو۔<sup>11</sup>

### تماز اور فرشتے:

بت پرستی کی ممانعت کرنے اور اللہ کی وحدانیت کے اقرار کے بعد انہوں نے قوانین اسلام میں سب سے پہلے تماز کو فرض کیا۔ ابو جعفر سے روایت ہے کہ جس وقت رسول اللہ پر تماز فرض نہیں کیا، تو جبرئیل آپ کے پاس آئے۔ آپ اس وقت کے اعلیٰ میں تھے۔ وہ اشارے سے آپ کو وادی کی ایک سوت میں لے گئے۔ اس سے ایک چشمہ جاری ہوا۔ حضرت جبرئیل نے دھو کیا تاکہ وہ بتاویں کر تماز کے لیے طہارت کیسے کی جائے۔ رسول اللہ ان کو دیکھتے رہے۔ ان کے بعد ان کی طرح رسول اللہ نے بھی دھو کیا۔ پھر جبرئیل نے کھڑے ہو کر رسول اللہ کو تماز پڑھائی، آپ نے اقتدار کی اور جبرئیل چلے گئے۔ آپ نے جا کر حضرت خدیجہؓ کو بھی وہ طریقہ سکھایا۔

### معراج اور فرشتے:

انس بن مالک سے مردی ہے کہ جس وقت رسول اللہ کو ثبوت عطا ہوئی آپ کے پاس دو فرشتے جبرئیل اور میکائیل آئے۔ آپ کعب کے گرد سویا کرتے تھے، اور دوسرے لوگ بھی آس پاس سوتے تھے۔ فرشتوں نے کہا کہ ان میں سے کس کے متعلق ہمیں حکم ہوا ہے۔ پھر خود ہی دونوں نے

کہا کہ ہمیں ان کے سب سے زیادہ شریف کے متعلق حکم ہے۔ اب وہ چلے گئے اور پھر قبلہ کی جانب سے آئے۔ یہ تن تھے۔ انہوں نے رسول اللہ کو سوتا ہوا پایا۔ انہوں نے آپؐ کو چلت کر کے آپؐ کا ہبیت چاک کیا، پھر زہر میں سے پانی لا کر آپؐ کے ہبیت میں جس قدر شک، یا خطرہ موجود تھا اسے دھوڑا۔ اس کے بعد وہ ایک سونے کا طشت لے کر آئے جو ایمان اور حکمت سے مملو تھا۔ آپؐ کے ہبیت اور اندر وون کو ایمان اور حکمت سے بھر دیا گیا۔ پھر وہ آپؐ کو اس سما الدنیا پر لے کر چڑھ گئے۔ جبریل نے دروازہ کھلوایا۔ اہل سما نے پوچھا کہ کون ہے؟ انہوں نے کہا، جبریل۔ پھر آسمان والوں نے پوچھا کہ تمہارے ساتھ کون ہے؟ انہوں نے آنحضرتؐ کے متعلق بتایا۔ اہل سما نے پوچھا کہ کیا وہ سبoot ہو چکے ہیں۔ جبریل نے ہاں میں جواب دیا۔ تب اہل سما نے خوش آمدید کہا۔ روایت کے مطابق حضرت جبریل آپؐ کو باری باری ساتوں آسمانوں پر لے کر گئے اور حضرت آدم، حضرت یحییٰ و عینی، حضرت یوسف، حضرت اوریس اور حضرت ابراہیم سے تعارف کر دیا۔ سدرۃ المحتاجا پر بھی جبریل آپؐ کے ساتھ ساتھ رہے اور مختلف چیزوں کی وضاحت کی۔ پھر آپؐ کی ملاقات اللہ بارک و تعالیٰ سے ہوئی۔

### جگ میں ملائکہ کی شرکت:

ابن عباس نے کہتے ہیں کہ مجھ سے بھی ففار کے ایک شخص نے یہ واقعہ بیان کیا کہ جس روز بدر کی لڑائی ہو رہی تھی میں اور میرا ایک چیز ابھائی دنوں وہاں آئے اور ایک ایسے پہاڑ پر چڑھ کر بینہ گئے جہاں سے لڑائی کا منظر صاف رکھائی دیتا تھا۔ ہم دیکھتے رہے کہ کس کو نکست ہوتی ہے تاکہ پھر دوسرے لوٹنے والوں کے ساتھ مل کر ہم بھی نیمت میں حصے لیں۔ ہم دنوں اس وقت تک اسلام نہ لائے تھے۔ ہم اسی پہاڑ پر تھے کہ ایک بادل ہمارے قریب آیا۔ ہم نے اس میں گھوڑوں کی آہت پائی اور کسی کو کہتے سننا: خیر دم آگے بڑھو۔ اس آواز سے میرے پچاڑ ابھائی کے قلب کا پردہ پھٹ گیا اور وہ وہیں مر گیا۔ میں بھی قریب الرُّغْ تھا گرفتار ہوا۔

جگ میں شریک البداؤ والمازنی سے مروی ہے کہ بدر میں میرے ساتھ یہ گزری کے جس شرک کا تعاقب کر کے میں نے اس پردار کرتا چاہا، اس سے قبل ہی اس کا سرتن سے جدا ہو کر دور جا

گرتا۔ اور میں نے محسوس کیا کہ کسی اور نے اسے قتل کیا تھا۔

ابو امامہ بن سہل بن حنفی اپنے والد سے روایت کرتے ہیں کہ بدر میں ہماری حالت یعنی کہ ہم میں سے اگر کسی نے تکوار سے مشرک کی طرف اشارہ کر دیا تو تکوار اس کی گروہ تک پہنچنے سے پہلے ہی اس کا سرکٹ کر گر پڑتا۔

عبداللہ بن عباس سے مروی ہے کہ بدر کے دن ملائکہ کی شان یعنی کسانوں نے شید ہمایے باندھ رکھے تھے جن کے شملے پہنچے پڑے ہوئے تھے۔ اور جنگ حنین میں انہوں نے سرٹ ہمایے باندھ رکھے تھے، مگر بدر کے سوا اور کہیں ملائکہ نے خود لڑائی میں حصہ نہیں لیا۔ وہ سرے موافق یہ وہ صرف دادورِ ملک کے طور پر موجود ہے، مگر خود تکوار نہ چلا آئی۔

### تحلیقِ آدم کی اسلامی داستان میں فرشتوں کا کردار:

دوسری صدی ہجری کے مسلمان مؤرخ المسعودی نے "سرونج الذهب و معادن الجواہر" میں مختصرًا اور جامع انداز میں مسلمانوں کے ہاں مروج داستان تحلیقِ بیان کی ہے جو آج بھی کم و بیش تبدیلیوں اور تفصیلات کے ساتھ درست مانی جاتی ہے۔ المسعودی نے ابن عباس سے روایت کی ہے کہ اللہ تعالیٰ نے سب سے پہلے پانی پیدا کیا اور اس پر اپنا عرش قائم کر لیا۔ جب اس نے مخلوق پیدا کرنے کا ارادہ کیا تو پانی سے دھواں اٹھایا اور اسے آسمان سے موسوم کیا۔ اس کے بعد اللہ نے سات دن میں فطرت اور کائنات کے مختلف حصوں کو بنایا۔ تب اس نے فرشتوں کو (جو غالباً تحلیق کائنات سے قبل ہی وجود میں آچکے تھے) اپنے تقریب و تنظیم کے لیے قیام کا حکم دیا، لیکن ان کے نئے زمین کے ساتوں طبقے تک پہنچے ہوئے تھے۔ فرشتوں کے پاؤں اگرچہ ساتوں طبقے ارضی کے نیچے تھے، لیکن ان کے سر عرشِ اعظم کے نیچے تھے، یعنی عرش تک نہیں پہنچے ہوئے تھے۔ وہ اسی طرح پانچ سو سال تک کھڑے رہے اور کہتے رہے، "اللہ تعالیٰ کے سوا، جو مالک عرشِ اعظم ہے، کوئی موجود نہیں۔" اور اب وہ اسی طور سے حالت قیام میں تاقیامت یونہی اللہ کی حمد کرتے رہیں گے۔

عرش کے نیچے ایک مندر ہے جس سے حیوانات کا رزق بتدریج ایک آسمان سے دوسرے آسمان تک اترتا ہوا خدا کے حکم سے دہاں پہنچتا ہے جس جگہ کو ابرم یا ابراہم کہا گیا ہے۔ پھر خدا نے

وہ اسے تھا طب کیا کہ وہ بادلوں کو اڑائے پھرے۔ جب اللہ تعالیٰ قات سے فارغ ہوا تو اس نے پشت زمین کو سکون بخشنا اور تخلیق آدم سے قبل جن پیدا کیے۔ انہیں جزاً بخور میں رکھا گیا۔ ابلیس انہی میں سے ایک ہے۔ اللہ تعالیٰ نے انہیں آگ سے پیدا کیا اور ہدایت کی کہ باہم کشت و خون اور عداوت میں بھلاٹ ہوں۔ لیکن انہوں نے اس حکم کی خلاف ورزی کرتے ہوئے ایک دوسرے کا خون بھایا تو اللہ تعالیٰ نے کچھ فرشتے وہاں بھیجے جنہوں نے اللہ تعالیٰ کے حکم پر بہت سوں کو قتل کیا۔ پھر اللہ نے آسمان دنیا میں ابلیس کو خازن و سردار مقرر کر دیا، لیکن اس کے دل میں سکبر پیدا ہو گیا۔

جب اللہ نے آدم کو پیدا کرنا چاہا تو فرشتوں سے فرمایا: "میں تر میں پر اپنا خلیفہ بنانا چاہتا ہوں۔" فرشتوں نے عرض کیا: "وہ خلیفہ کیا ہو گا؟" اللہ نے فرمایا: "وہ انسان ہو گا اور زمین پر اس کی ذریت ہو گی، وہ فساد کرے گا، ایک دوسرے سے حد کرے گا اور ان میں سے کچھ دوسروں کو قتل کریں گے۔" فرشتوں نے عرض کیا: "کیا تو زمین پر اسے بنانا چاہتا ہے جو وہاں فساد پھیلانے اور خون بھائے جبکہ ہم تیری حمد و شنا کرتے ہیں اور تیری تقدیس بیان کرتے ہیں۔" اللہ تعالیٰ نے ارشاد فرمایا: "جو میں جانتا ہوں تم نہیں جانتے۔"

اللہ تعالیٰ نے فرشتوں سے اس گفتگو کے بعد جریلن کو زمین پر بھیجا تاکہ وہاں سے مٹی لائے، لیکن زمین نے الحوز بالله کبہ کر مhydrat چاہی تو اللہ نے میکائیل فرشتے کو بھیجا، لیکن جب زمین نے اس سے بھی مhydrat طلب کی تو ملک الموت عزرا میل نے زمین سے سیاہ، سرخ اور سفید مٹی لی اور اللہ کے حضور حاضر ہوئے۔ یہی وجہ ہے کہ نوع انسانی مختلف رنگوں میں ہٹی ہوئی ہے۔ (اللہ تعالیٰ نے موت کا کام ملک الموت کو سونپا ہے۔) اللہ نے مٹی سے آدم کا پتلا بنایا، لیکن اس میں روح نہیں پھونگی اور 120 سال تک یونہی پڑا رہنے دیا۔ بعض اقوال کے مطابق یہ مدت چالیس سال تھی۔ یہ پلا سکھی مٹی جیسا تھا جس میں سے ابلیس سامنے سے داخل ہو کر پشت کی طرف سے نکل جاتا۔ وہ کہتا تھا کہ یہ کیا بنایا ہے۔ جب اللہ نے پتے میں روح پھونگنے کا ارادہ فرمایا تو فرشتوں سے کہا: "آدم کو مجده کرو۔" چنانچہ سب نے اسے مجده کیا، مگر ابلیس غرور میں آگیا اور رکشی اختیار کی۔ اس نے کہا: "یا رب! میں اس سے بہتر ہوں۔ تو نے اسے مٹی سے اور مجھے آگ

سے پیدا کیا ہے۔ میں باریش ہوں، نور سے آراستہ اور کرامت میں ممتاز ہوں اور وہ ہوں جس نے زمین آسمان ہر جگہ تحریک عبادت کی ہے۔ ”اللہ تعالیٰ نے فرمایا: ”یہاں سے نکل جا! تھجھ پر قیامت تک میری طرف سے افت ہوتی رہے گی۔“

### اولیا اور فرشتوں

قرآن، سیرت النبی، اسلامی تاریخ اور داستان خلیق میں فرشتوں کے مختلف تصورات اور کروار کا جائزہ لینے کے بعد چند مسلمان اولیا سے منسوب فرشتوں کے واقعات پر نظر؛ اال لینا بھی بھل ہو گا۔

”ذکرۃ الاولیا“ کے مصنف فرید الدین عطار نے حضرت ابراہیم اوحیٰ قوں درج کیا ہے کہ ”ایک مرتبہ حضرت جبریل کو خواب میں دیکھا کہ وہ کوئی کتاب سی بغل میں دیائے ہوئے ہیں اور میرے سوال کے جواب میں انہوں نے کہا کہ میں اس میں اللہ کے دوستوں کے نام درج کرتا رہتا ہوں۔ پھر میں نے پوچھا کہ کیا اس میں میرا نام بھی شامل ہے۔ انہوں نے کہا کہ تمہارا شمار خدا کے دوستوں میں نہیں ہوتا۔ میں نے عرض کیا کہ اس کے دوستوں کا دوست تو ضرور ہوں۔ یہ سن کر وہ کچھ دیر سا کت رہے اور پھر کہنے لگے کہ مجھے اللہ کی جانب سے حکم ملا ہے کہ سب سے پہلے تمہارا نام درج کروں۔“

کسی نے حضرت بائز یہ بسطامی سے پوچھا کہ آپ کے پاس غورتوں کا اجتماع کیوں رہتا ہے اور اس میں کیا راز ہے۔ انہوں نے فرمایا کہ یہ ملائکہ ہیں جن کو میں علمی مسائل سمجھاتا ہوں۔ (یاد رہے کے قرآن میں فرشتوں کی جنس صرف اور صرف ذکر ہتائی گئی ہے۔) پھر فرمایا کہ ایک شب اول فلک کے ملائکہ میرے پاس آئے اور کہنے لگے کہ ہم آپ کے ہمراہ عبادت کرنا چاہتے ہیں۔ میں نے کہا کہ میری زبان میں وہ طاقت نہیں جس سے میں ذکر الہی کر سکوں۔ لیکن اس کے باوجود رفتہ رفتہ ساتوں افلاؤں کے ملائکہ میرے پاس جمع ہو گئے اور سب نے وہی خواہش ظاہر کی۔ میں سے سب کو پہلے جیسا ہی جواب دیا۔ جب انہوں نے پوچھا کہ ذکر الہی کی طاقت آپ میں کب تک پیدا ہو گی، تو میں نے کہا کہ قیامت کو جب سزا و جزا شتم ہو جائیں گے اور میں طواف عرش کرتا

بِسْمِ اللّٰہِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِیْمِ  
بِسْمِ اللّٰہِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِیْمِ

حضرت پاپ زید بسطامی فرمایا کرتے تھے کہ ایک شب میرا مکان منور ہو گیا۔ میں نے آواز دے کر کہا کہ اگر یہ انبیاء کی حرکت ہے تو میں اپنی بزرگی اور بلند ہمتی کی وجہ سے اس کے فریب میں نہیں آ سکتا۔ اگر مقریبین نے ایسا کیا ہے تو مجھے خدمت کا موقع عطا کریں تاکہ میں بھی مرتبہ کرامت حاصل کر سکوں۔

ایک روایت کے مطابق حضرت جنید بغدادی کے جنازے میں فرشتوں نے شرکت کی۔ جنازے کی روائی کے وقت ایک بوتر پلٹک کے کونے پر آ بیٹھا۔ جب اسے اڑانے کی کوشش کی گئی تو اس نے کہا کہ میرے پچھے محبت کی سیخ سے گڑے ہوئے ہیں اور آج حضرت جنید کا قابل ملائکہ کا نصیب بن گیا ہے۔ اگر تم لوگ جنازے کے ساتھ ہوئے تو میت سفید باز کی طرح ہوا کے دوش پر سفر کرتی۔

حضرت ابو جریرؓ بغدادی مسجد میں ایک ایسے بزرگ کے پاس گئے جو سدا ایک ہی لباس میں رہتے تھے۔ آپ نے بزرگ سے اس کی وجہ پوچھی تو اس نے بتایا کہ ایک مرتبہ خواب میں دیکھا تھا کہ ایک جماعت نہایت نیک لباس میں ملبوس، جنت میں دسترخواں پر بیٹھی ہوئی ہے۔ لیکن جب میں دہاں بیٹھ گیا تو ایک فرشتے نے کھینچ کر مجھے اٹھاتے ہوئے کہا کہ تو اس جگہ بیٹھنے کے قابل نہیں کیونکہ یہ سب وہ بندے ہیں جنہوں نے تاہیات ایک ہی لباس استعمال کیا ہے۔

### احادیث اور تفاسیر میں فرشتوں کی وضاحت

مفسر قرآن اور "البدایہ والنہایہ" کے مصنف ابن کثیر نے فرشتوں کے حوالے سے کافی وضاحت کی ہے۔ نیز یہ بھی یاد رہے کہ اس کا عہد چودھویں صدی عیسوی بنتا ہے۔ تب تک متعدد احادیث کے شعبے میں کافی کام ہو چکا تھا اور مفصل تفاسیر بھی لکھی جا چکی تھیں۔ نیز مسلمان اپنے عبد عروج میں مختلف اقوام کے ساتھ تعلق قائم کر چکے تھے۔ لہذا فرشتوں اور جنات کے تصور میں رنگارگی پیدا ہو جانا کوئی عجیب بات نہیں۔

ابن کثیر نے دیگر عدما کی سند کے ساتھ تحریر کیا ہے کہ فرشتے مختلف شکلوں میں زمین پر آتے

فرشتوں کی تاریخ

رہتے ہیں۔ خصوصاً جبریل کے بارے میں خود آنحضرت نے ارشاد فرمایا ہے کہ وہ آپ کی خدمت میں متعدد بار سمجھی وجہے بن خلیفہ کلبی کی شکل میں، کبھی کسی اعراقی اور کسی اپنی اصلی شکل میں حاضر ہوئے۔ آپ نے یہ بھی ارشاد فرمایا کہ ان کے پردار بازو (پنکھ) چھو سو ہیں جو مشرق سے مغرب تک چھیل جاتے ہیں۔ ایک بار تو اس وقت جب وہ آسمان سے زمین پر آپ کی خدمت میں حاضر ہوئے اور دوسری بار شب معراج پر آپ نے یہ پنکھ سدرۃ المنشی کے قریب دیکھے جو جنت الماوی کے نزد ویک ہے۔ اس حدیث کو متعدد ثقہ راویوں سے روایت کیا گیا۔ سدرۃ المنشی پر واقع ایک مسجد بیت المغور کے حوالے سے حضرت علیؓ کا یہ قول ملتا ہے کہ وہ مسجد کعبہ کی شکل کی ہے اور آسمان میں (یعنی خانہ کعبہ کے عین اوپر) ہے۔ وہاں ہر روز ستر ہزار فرشتے نماز پڑھنے جاتے ہیں۔ لیکن انہیں وہاں دوبارہ داخل ہوتے کسی نے نہیں دیکھا۔ خحاک کے خیال میں بیت المغور کو ابلیس اپہ اس کے ساتھی ملائکہ (جنت) نے تعمیر کیا ہے۔

آخرین بیان کرتے ہیں کہ ہر آسمان پر فرشتوں نے اللہ کی عبادت کرنے کے لیے ایک گھر پناہ کھا ہے اور وہ اس میں وقتاً فوقاً حاضری دیتے رہتے ہیں۔ امام احمد نے یہ حدیث نقل کی ہے کہ آپ نے فرمایا: "جو کچھ میں نے آسمان پر دیکھا ہے وہ تم نہیں دیکھ سکتے اور میں نے جو کچھ سناؤہ تم نہیں سکتے کیونکہ اس ساعت کا حق آسمان تک محدود ہے۔ وہاں ہر جگہ چار چار فرشتے چاروں انگلیوں کی طرح برابر بھی ہے میں مشغول رہتے ہیں اور اس طرح وہاں جب جب مر جگہ باقی نہیں رہتی۔"

کچھ روایات میں چوتھے آسمان پر موجود ایک فرشتے کو عالم الجہات بیان کیا گیا جو ہر روز تینج پارہ ہزار مرتبہ پڑھتا ہے اور وہی روز قیامت صفوں ملائکہ میں سب سے آگے کھڑا ہوگا۔ آنحضرت کی ایک حدیث کے حوالے سے بھی کہا جاتا ہے کہ اللہ کے ایک فرشتے کے لیے ساتوں آسمان اور ایک ساتوں طبقات ایک نواں کی طرح ہیں، یعنی اگر اللہ حکم دے تو وہ انہیں ایک نواں کی طرح نکل لے۔ حاملین عرش کھلانے والے فرشتوں میں سے ایک کا ذمیل ڈول یہ ہے کہ اس کے کان کی لو سے اس کے کان دھنے تک سات سو سال کی مسافت کا فاصلہ ہے..... یعنی اگر پرندہ آہتہ ہم مسلسل پرواز کرتا رہے تو اسے کان کی لو سے کان دھنے تک پہنچنے میں سات سو سال لگے۔

بُنْجَلِ میکائیل، اسرائیل اور عزرائیل کے متعلق روایات:  
 بُنْجَلِ میکائیل رہالت کے مطابق جبرائیل کی قوت کا یہ حال ہے کہ انہوں نے قوم اوط کے ساتوں  
 شہروں کو تمام پاسیوں، جانوروں اور میارات و ارضیات سمیت اپنے ایک پر پانچالیا تھا۔ لیکن جب  
 آنسا لے گر آہان کی طرف اتنے بلند ہوئے کہ فرشتوں کے کافنوں میں وہاں کے کتوں وغیرہ کی  
 آنکھیں آئیں تو انہوں نے تمام شہروں کو نکال کرہ با اتنا تمام چیزوں سمیت الٹ دیا تھا۔  
 آوازیں آئیں تو انہوں نے رسول اللہ کی ایک حدیث لفظ کی ہے جس میں آپ نے ارشاد فرمایا کہ میں نے  
 امام احمد نے رسول اللہ کی ایک حدیث لفظ کی ہے جس میں آپ نے ارشاد فرمایا کہ میں نے  
 جربین کو ان کی اصلی صورت میں دیکھا اور اس وقت ان کے چھ سو پنکھے تھے۔ ہر پنکھہ پورے افق  
 ہوئی کے پر ایک اور ہر پنکھہ میں موتی، لکھنے اور دیگر جواہرات جزے ہوئے تھے جن کی حقیقت اللہ  
 ہے، اسی کو بھی معلوم نہیں۔ (یاد رہے کہ قرآن کی ایک آیت میں جبرائیل کے پر دو دو، تین تین اور  
 چار چار بیان کیے گئے۔)

امر انبیاء بھی حالمین عرش میں شامل ہیں جو اللہ کے حکم سے تمدن پار صور پھونکیں گے۔ پہلی بار  
 صور پھونکنے جانے پر می خونے انسان میں جیخ و پکار پڑ جائے گی جبکہ صور کی دوسری آواز پر (جو بادل  
 کی مریج سے لاکھوں کروڑوں گناہ زیادہ ہو گی) خوف زدہ ہو کر ان کے دل دل جائیں گے اور  
 چیزی آواز پر مردے قبروں سے نکل پڑیں گے۔ آنحضرت نے ایک روز اپنے صحابہ سے فرمایا:  
 ..میں کیونکر آرام کر سکتا ہوں جبکہ اسرائیل صور کا من اوپر اٹھائے اس کے پھونکنے کے لیے حکم الہی  
 سے بخیر ہیں اور جبرائیل و میکائیل بالترتیب ان کے دامیں باعثیں ایجاد ہیں۔ ”جبرائیل انہیا نے  
 کرام کے پاس اللہ کی وحی لانے جبکہ میکائیل بارش اور زمین پر نیات کے موکل ہیں۔ بے شمار  
 فرشتے اس کام میں میکائیل کی خدمت کرتے ہیں۔ ہوا، ابہ اور بارش حضرت میکائیل کے ہی ہاتھ  
 ہیں۔ بارش کی ہر بوند کے ساتھ میکائیل کے معاون کے ٹھوڑ پر ایک ایک فرشتہ نگرانی کے لیے زمین  
 کی طرف آتا ہے۔ روز قیامت اسرائیل اور میکائیل اپنی ذمدادیوں سے سجدوں ہو جائیں گے  
 جو ان پر اللہ کی جانب سے عائد کی گئی ہیں۔

جب کسی انسان کی موت آتی ہے تو ملک الموت عزرائیل کے بے شمار معاونوں میں سے کوئی  
 نہ کوئی فرشتہ اس انسان کی روح جسم سے کھینچ کر اس کے حلقوں میں پہنچا دتا جائے۔ روح کے حلقوں

میں پہنچ جانے کے بعد اس کی روح کو مکمل طور پر جسم سے خارج کرنے کا کام ملک الموت کے ہاتھ میں ہوتا ہے، لیکن وہ بھی اس کی روح کو مکمل طور پر سلب نہیں کرتا، جب تک آس کی عکسیں اور تلفیں نہ ہو جائے۔ آخر قبر میں لگیرین نہب و ملک کے ہارے میں ۱۱۹۰۰ الات کرتے اور فیصل دیتے ہیں کہ مرنے والے مرد یا عورت اپنے اعمال صاف کا پابند رہا / رہی ہے یا نہیں۔ اگر اس نے زندگی میں صاف اعمال کیے ہوں تو آسمان کے دروازے کھل جاتے ہیں اور روح اور روح کو پرواز کر جاتی ہے۔ اس کے بعد عکس اعمال صاف سے انداشت برتنے والوں کی روح زمین و آسمان کے درمیان معلق کر دی جاتی ہے۔ متعدد راویوں کے مطابق ساری زمین ملک الموت کے سامنے اسی ہے جس طرح کسی کے سامنے کھانے کا طشت رکھا ہوا اور وہ یعنی ملک الموت اس طشت میں سے حب مٹا کھاتا رہتا ہے۔ نیز نیک لوگوں کے سامنے روشن چہروں والے جبکہ بدکار لوگوں کے سامنے کریب المظہر اور ہبہت ناک فرشتے آتے ہیں۔

تاہم، قیامت کے دن حشر پا ہونے اور تمام انسانوں کی موت کے بعد عزرا نکل اللہ کی خدمت میں حاضر ہو کر پوچھیں گے: "میں نے جبریل و میکائیل کی ارواح بھی قبض کر لی ہیں۔ اب صرف تیری ذات پاک اور حالمین عرش فرشتے باقی ہیں۔" تب اللہ تعالیٰ ارشاد فرمائے گا: "ہم نے جب تجھے پیدا کرنا چاہا تو کر دیا، لیکن اب ہم چاہتے ہیں کہ تو بھی مر جاء، لہذا مر جا۔" چنانچہ ملک الموت بھی خشائے ایزدی کے مطابق مر جائے گا۔ اس حدیث کو طبرانی، ابن حجر اور یعنی نے تمام تفصیلات کے ساتھ پیش کرتے ہوئے اس میں کچھ اضافے بھی کیے ہیں۔

قرآن میں مذکور دو فرشتوں ہاروت اور ماروت کا ذکر حقيقة میں کی ایک جماعت کے اکثر لوگوں نے بھی کیا ہے، لیکن ان کے مامور من اللہ ہو کر انسانی شکلوں میں زمین پر آنے، دیگر واقعات اور ان کے مبینہ اعمال کی سزا کے ہارے میں جملہ تفصیلات کو ان کیشتر نے اسرائیلیات سے ماخوذ قرار دیا۔ اس سلسلے میں امام احمد کی مرفوع حدیث بھی بیان کی۔ اس تفہیل کا خلاصہ یہ ہے کہ زہرہ زمین پر انسانی تکلوق میں ایک حسین ترین عورت تھی جس کی خوب صورتی کا ذکر مختلف تصویں میں ملتا ہے۔ جب ہاروت اور ماروت اس کی قربت کے طالب ہوئے تو زہرہ نے شرط رکھی کہ وہ اسے اسم اعظم سکھا دیں۔ وہ اسم اعظم سیخنے کے بعد زمین سے از کر آسمان پر ستارہ بن گئی۔

کچھ آراؤ کے مطابق ہاروت اور ماروت کا واقعہ حضرت اور مسیح کے دور کا ہے، جبکہ یہ بھی کہا جاتا ہے کہ حضرت میمان کے زمانے میں ایسا ہوا۔

حدیث میں مکر اور نکیرناہی دفترشتوں کا ذکر بھی آیا ہے اور آخر حضرت کا ارشاد ہے کہ قبر میں ہر میت سے اس کے رب، اس کے دین، اس کے نبی اور نیک و بد اعمال کے بارے میں فرشتے سوالات کریں گے۔ انہیں اللہ نے یہ ذمہ داری سونپی ہے۔ ان فرشتوں کے رنگ بھی عام رنگوں سے مختلف ہیں۔ ان کے چہرے بیگب و فریب بلکہ بصائیک اور داشت بہت لبے بیان کیے گئے۔

### تفصیل ملاجک:

فرشوں کو ان کی ماہیتوں اور ذمہ داریوں کی بناء پر ڈھیلے ڈھالے درجوں میں تقسیم کیا گیا ہے۔ ان میں سے کچھ تو حالمین عرش ہیں اور کچھ عرش کے چاروں طرف گمراہی کرتے رہتے ہیں۔ دونوں قسم کے اشرف ملاجک "مقرین" کہلاتے ہیں۔ جرسیں اور میکائیل کا شمار انہی میں ہوتا ہے۔ مقرین عام مسلمانوں کے سامنے نہیں آتے، تاہم ان کے حق میں مغفرت کی دعا کرتے رہتے ہیں۔ حدیث نبوی ہے: "جب کوئی بندہ اپنے بھائی (مسلمان) کے لیے اس کی پیٹھے پیچھے دعائے خبر کرتا ہے تو فرشتے آئیں کہتے ہیں اور فرماتے ہیں کہ تیرے لیے بھی ایسی ہی، یعنی ہماری بھی دعا ہے۔"

اس کے علاوہ ساتوں آسمانوں میں مقیم فرشتے شب و روز ہر وقت اللہ کی عبادت میں لگ رہتے ہیں۔ وہ ستر ستر ہزار کے گروہ ہنا کہ بیت المتعور میں عبادت کرنے جاتے ہیں۔ کچھ دیگر جنت اور آسمان پر مقیم بزرگ ارواح پر مقرر ہیں۔ یہ فرشتے ان کے اور متعلقین کے رہنے سبھی، کھانے پینے اور ملبوسات کا انتظام کرتے رہتے ہیں۔

حدیث سے یہ بھی پہاڑتا ہے کہ جنت کا دار و نقیبی ایک فرشتہ "رضوان" ہے۔ دوزخ پر سترہ (یا انہیں) فرشتے مقرر ہیں۔ ان کے سرگردہ کا نام مالک ہے اور دوزخ کی ساری آگ کا وہی گمراں ہے۔

کچھ فرشتے بھی نوع انسان کی حفاظت پر مامور ہیں۔ متعدد روایات کے مطابق ہر انسان کے

کر دوپیش ایک ایک فرشتہ ہے جو اللہ کے حکم پر اس کی حفاظت کرتا ہے۔ دیگر جگہوں پر صرف مومنوں کی حفاظت پر مامور فرشتوں کا ذکر آیا ہے۔

کراما کا تین کہانے والے فرشتوں کا کام انسانوں کے اعمال کی فہرست تیار کرتا ہے۔ وہ صرف وہ حالتوں میں انسان سے دور رہتے ہیں: جب وہ حالتِ جنابت میں ہو یا فضل کر رہا ہو۔ آپ نے فرمایا: "آدمی کو اپنا ستر غیر ضروری اوقات میں ڈھکے رہنا چاہیے تاکہ ان فرشتوں کو زیادہ دیکھ دو رہنا پڑے۔" ایک اور روایت میں آپ کا ارشاد ہے کہ (مفهوم) "تم اللہ کے علاوہ نکیروں سے بھی شرم کیا کرو جو تم سے تین حالتوں کے سوا بھی جدا نہیں ہوتے۔۔۔۔۔ ایک بوقت صحبت، دوسرے "الت" جنابت میں اور تیسرا حالتِ فضل میں۔ لہذا فضل کے بعد فوراً کپڑا ہم لیا کرو یا ستر والا حصہ چھپا لیا کرو۔ کیونکہ ان فرشتوں کو اللہ نے اخلاق کریمانہ عطا فرمائے ہیں۔ وہ اعمال قبیح کے وقت آدمی سے دور چلے جاتے ہیں۔ "علاوہ ازیں یہ فرشتے کسی ایسے مکان میں بھی داخل نہیں ہوتے جس میں کوئی کتا، مجسمہ یا تصویر رکھی ہو۔ ایک روایت میں "بول" یعنی پیشافت کا وغیرہ کا ذکر بھی آیا ہے۔ الخصر، جس گھر یا جگہ پر نجاست، بت یا پلید جانور ہوں وہاں سے فرشتے چلے جاتے ہیں۔

فرشتے بنی آدم کے اقوال و اعمال کی مناسبت سے اسے پہچانتے ہیں اور ان کا ذرہ زرہ حساب رکھتے ہیں۔ بخاری نے آنحضرتؐ کی یہ حدیث روایت کی ہے کہ "فرشتے کیے بعد دیگرے روز و شب آسمان سے زمین پر اترتے رہتے ہیں، وہ دونوں گردہ پھر اور عصر کی تماز میں ایک جگہ جمع ہو جاتے ہیں۔ پھر جب وہ لوٹ کر آسمان پر جاتے ہیں تو اللہ ان سے اپنے بندوں کا حال دریافت کرتا ہے....."

امام احمد نے متعدد نقہ حوالوں سے روایت کی ہے کہ رسول اللہ نے اپنے صحابہؓ سے فرمایا: "تم میں سے ہر فرد واحد (اور بنا بریں ہر انسان میں) کچھ فرینے جنوں کے اور کچھ فرشتوں کے بیچ ہیں۔" یعنی کچھ خصائص شر اور کچھ خصائص خیر ہر انسان میں بالحاصل تخلیق موجود ہیں۔ البتہ رسول اکرمؐ کی ذات پر حکم الہی سراپا ختمی۔ شیطان آپؐ کو کسی وسو سے میں بدلانہیں کر سکتا تھا، کیونکہ اللہ نے اپنے فرشتوں کو صحیح کر آپؐ کے سینے سے تمام وسو سے صاف کر دیے تھے۔

مشد امام احمد اور سخن ابو داؤد میں بطور مرفوع بیان کیا گیا ہے کہ فرشتے طالب علم کی راہ میں اپنے پر بچا دیتے ہیں، یعنی وہ اس کے سامنے محاورہ بچھے رہتے ہیں اور اس طرح حصول علم کے لیے جو وہ کوشش کرتا ہے اس پر اطمینان خوشیوں کی درجہ انسانوں سے بلند ہے۔

ان تمام وظائف، اللہ سے قربت اور خصوصیات کے باوجود فرشتوں کا درجہ انسانوں سے بلند نہیں۔ عثمان بن سعید نے عبد اللہ ابن عمرؓ کے حوالے سے یہ استدلال پیش کیا ہے کہ جب اللہ تعالیٰ نے جنت پیدا کی تو فرشتوں نے عرض کیا کہ اے ہمارے رب! اے (جنت کو) ہمارے لیے مخصوص فرمادے تاکہ ہم اس میں سے کھائیں پہنچیں، تو نے بنی آدم کے لیے تو دنیا تخلیق فرمادی ہے۔ لیکن فرشتوں کی یہ گزارش سن کر اللہ نے ارشاد فرمایا کہ میں آدم کی اولاد سے بزیادہ صالح کوئی دوسری حقوق ہرگز پیدا نہیں کروں گا۔ کیونکہ میں نے آدم کو اپنے وست قدرت سے پیدا کیا۔ یعنی میں نے اس سے کہا کہ ہو جا اور وہ ہو گیا۔

### جنت اور فرشتے

اکثر علمائے تفسیر کا بیان ہے کہ جنت آدم سے پہلے پیدا کیے گئے تھے۔ جنت سے قبل زمین پر حنون اور بخون (شریر اردواح اور بلاؤں) نے ڈیرہ ڈال رکھا تھا۔ چنانچہ اللہ تعالیٰ نے ان پر جنت کو سلطگردیا جنہوں نے ان حنون اور بخون کو ختم کر کے ان کی جگہ زمین پر خود اپنی بستیاں بنا لیں۔ سحابہ ابن عباس کے حوالے سے بیان کرتے ہیں کہ جب جنت زمین پر فساد پھیلانے اور پاہم قتل و غارت کرنے لگے تو اللہ نے کچھ دوسرے فرشتوں کی معیت میں ابلیس جن کو وہاں بھجا اور سب نے ان مقدس اور زمین پر ہلاکت خیز یوں میں ملوث جنت کو سمندری جزیروں کی طرف مار بھکایا۔ اللہ کی حکم عدوی سے قبل ابلیس کا نام عزازیل تھا۔ وہ اس وقت زمین پر ہنستے والے فرشتوں میں بھاٹا اجتہاد، قوت اور علم ممتاز تھا، اسی لیے جن کہلایا۔ عزازیل کے چار پرستھے اور وہ اپنے جیسے فرشتوں میں افضل سمجھا جاتا تھا۔

ابن کثیر نے ایسی متعدد روایات کا ذکر کیا ہے جن میں بتایا گیا کہ تخلیق آدم سے قبل ابلیس سلطان الارض تھا۔ لیکن جب اللہ نے آدم کو تخلیق کرنے اور زمین پر اپنا خلیفہ بنانے کا ارادہ فرمایا تو

بلیس (عزازیل) نے اس خدے کا انہمار کیا کہ آدم نائب السلطنت ہونے کے بعد وہ اور ان کی اولاد سے اور اس کی ساری ذریت کو ہلاک کر کے زمین پر تمام حکومت چھین لے گی جبکہ وہ اللہ کا سب سے زیادہ عبادت گزار ہے۔ ۳۴ ہم، جب اللہ نے آدم کا پتلا ہتلہ کر اس میں اپنی روح پھوک دی اور فرشتوں کو اسے بجہ کرنے کا حکم دیا تو عزازیل حسد میں ہتا ہو گیا اور آدم کو بجہ کرنے سے انکار کیا۔ چونکہ اس کی تخلیق مرکش غرض یعنی آگ سے ہوئی تھی، اسی لیے وہ سرکشی پر اترتا۔ لبند اللہ کی تمام عبادات اس حکم حدودی کی وجہ سے بیکار گئی اور وہ مٹی سے بننے آدم کو خود سے مکتسر قرار دینے کے باعث طوق افعت میں گرفتار ہو گیا۔ قبل از اسے فرشتوں سے جو مشاہد حاصل تھی وہ فوراً چھین لی گئی۔ زمین اس کا دامنی مستقر ہتا۔ اسے اور اس کے پیر و کاروں کو بطور سزا آتش دوڑنے کا سخت خبرہ دیا گیا۔

اسلامی تصور کے مطابق جنات کی تخلیق بھی آگ سے ہوئی ہے اور وہ بھی بھی آدم کی طرح کھاتے چیتے ہیں۔ ان کا سلسلہ تو الدو تنازل بھی انہی سے چتا ہے۔ نیزان میں بھی مومن اور کافر دونوں موجود ہیں، جیسا کہ سورۃ جن میں ذکر آیا۔

تصھیحین اور بھرہ کے بعض جنات کا ذکر کچھ کتابوں میں بھی پایا جاتا ہے کہ وہ کئے میں آنحضرتؐ کے ہمراہ کچھ دور چلے، پھر جہاں آپؐ نے ایک درخت کے نیچے اپنے اصحاب کے ساتھ تماز ادا کی تو وہ وہاں تھہر کر آپؐ کی زبان مبارک سے قرآن کی خلاوات نئے رہے۔ یہ ذکر بھی ملتکا ہے کہ جنات کی ایک جماعت نے آنحضرتؐ سے ملاقات کر کے بعض اوامر و نواہی کے بارے میں سوالات پکیے۔ آپؐ نے انہیں جوابات دیے اور انہیں ہدیوں اور جانوروں کے چارے میں جو لید پائی جاتی ہے اس سے استغفار کرنے سے منع فرمایا کیونکہ ہدیوں پر خدا کا نام لکھا ہوتا ہے؛ اور چنانور جو چارہ کھاتے ہیں وہ ان کے جن بھائیوں کی خوراک بھی ہے۔ آپؐ نے انہیں سوراخ میں پھیشاں کرنے سے بھی منع فرمایا کیونکہ اس میں اکثر ان کے جن بھائیوں کی رہائش ہوتی ہے۔ جنات نے سورۃ حملہ کی خلاوات سن کر کہا، الحمد للہ، خدا کی نشانیوں میں سے کوئی ایسی چیز نہیں جس کی وہ ہنگامہ سب کرتے ہوں۔ (ترمذی)

چونکہ جنات کے ایمان لانے کا کوئی حقیقتی تاریخی ثبوت موجود نہیں، اس لیے ان کے جنات یا

دوزخ میں جانے کے سکے پر عدماً میں اختلاف پایا جاتا ہے۔ ہم، قرآن میں ارشاد ہے کہ رب کے مقام حاکیت کو بھئے اور اس سے ڈرنے والے سب کے سب جنت میں جائیں گے۔ اگرچہ کافر اور وہ جنات جن کا جدا علی الہیس ہے، آدم اور ان کی اولاد کے ازلی دشمن ہیں اور بھی آدم کو راہ سے بٹکانے میں کوئی کسر انھیں رکھتے، لیکن اللہ کے نزدیک کچھ جنات کا یہی عمل کافی ہے کہ دو ایمان لائے اور اللہ و رسول کی اطاعت پر کمر بست رہے۔

## فرشتوں کا تعارف

آرکن (Archon) ..... یہ ایک یونانی اصطلاح ہے جس کے انوی مخفی "حکمران" کے ہیں۔ یہ بستیوں کے ایک طبقے کا نام ہے جنہوں نے غناستی سوق میں اہم کردار ادا کیا اور جنہیں شرائیز رئیس الملائکہ کے ساتھ موازنہ میں رکھا جاسکتا ہے۔ تخلیق کی غناستی و استان کے مطابق پلیر دمایں آپادرو حانی بستیوں (ایونز) میں سے ایک، سو فی نے ہاؤ اسٹھور پر ایک اور بستی تخلیق کر دی۔ اکثر اس کا نام Yaldabaath ہتایا جاتا ہے۔ اسی نے ہماری جانی پیچانی دیتا ہے۔ اس تخلیق کے عمل میں کلاسیکی کائنات کے سات درجات صادر ہوئے۔ بظیموی فلکیاتی نظام کے سات سیاروں کی مطابقت میں۔ آرکن وہ حکمران ہیں جو ان میں سے ایک ایک درجے پر حکومت کرتے اور بطور محافظ روشنی کی چنگاریوں کو (روشنی کی چنگاریاں انفرادی انسانوں کا الوبی جو ہر ہیں) پلیر دمای کی جانب واپس جانے سے روکتے ہیں۔ غناستیوں کو عطا کیے گئے علم کا ایک حصہ واپس پلیر دمای طرف جانے کے سفر میں ان آرکنز سے دامن بچانے کا طریقہ ہے۔

☆ آگ کا فرشتہ (Angel of Fire) ..... "آگ کا فرشتہ" کی اصطلاح بہت سے مختلف فرشتوں کے لیے استعمال ہوئی۔ ان میں مندرجہ ذیل شامل ہیں:

☆ آگی - آگ کا ویدک دیوتا اور دیوتاؤں اور انسانوں کے درمیان پیغام رسال۔

☆ Ardarei - باطنی ملک کی یورپی روایت میں آگ کا فرشتہ۔

☆ Arei - رومانی سحر میں سورج کی علامت کے ذریعے مدد کے لیے بلا یا جانتے والا فرشتہ۔

☆ Alar - زرتشت مت میں آگ کا فرشتہ۔ Yazatas کا فرشتوں کا سردار بھی ہے۔

☆ Atuniel - ربانی علم الملائکہ میں آگ کا فرشتہ جس کے نام کا لفظی مطلب "بھٹی" ہے۔

☆ جبرائیل - ظہیر (Zohar) کے مطابق اس فرشتے نے اس وقت موی پر حملہ کیا تھا جب اس نے اپنے بیٹے گرشام کے ختنوں کی رسم کی ادا بھی سے غفلت بر تی۔ جبرائیل آگ کے شعلے میں بیٹے اڑا کر موی کو ایک شعلہ بن کر مارڈا۔

☆ نحاشی محل - یہودی روایت کے مطابق یہ آگ کے عصر پر حکمران ہے۔

☆ سیراف - لفظی مطلب "شعلہ زن آگ"۔ ان فرشتوں میں سے ایک جو آگ کے عصر پر حکمران ہیں۔ سیراف نے ہی سعیاہ کے ہونتوں کو صاف اور خدا سے گفتگو کے لیے پاک کرنے کی خاطر ایک دبکتے کوٹے سے چھوا تھا۔

☆ Uriel - لفظی مطلب "خدا کی آگ"۔ "لوک ریت" میں یہ سورج کا بادشاہ اور خدا کا شعلہ ہے۔ کیمولاک روایت میں Uriel کو آتشیں تکوار لیے باعث عدن کے دروازے پر پھرہ دیتے ہوئے خیال کیا گیا۔

ابادون (Abbadon) ..... یونانی اپولیون کے لیے عبرانی نام جس کا لفظی مطلب "تباہ کرنے والا" ہے۔ عہد نامہ جدید کی کتاب مکاشفہ (10، 20) میں اس کا ذکر پاتال کے فرشتے کے طور پر آیا ہے جس نے شیطان کو ایک ہزار سال کے لیے باندھا۔ متعدد کتب میں ابادون کا ذکر ہا ہے۔ مثمن کی "Paradise Regained" میں ابادون ایک جگہ کا نام بتایا گیا۔ تیسرا صدی میسیوی کی کتاب "Acts of Thomas" میں ابادون ایک شیطان ہے۔ مصر پر بارش برسانے

کے لئے موسیٰ نے ابادون سے ہی مدد مانگی تھی۔ مختلف بجھبوں پر ابادون صوت اور جاہی کا فرشتہ، پاٹال کا شیطان اور تحت الہر کے شیطانوں کا سردار بھی نظر آتا ہے۔

**ابدی ایل (Abdiel)**..... ابدی ایل کا نام پہلی مرتبہ ۱- سلاطین..... بابل کی کتاب ..... میں آیا ہے۔ یہ جلعاد کار بننے والا قافی ہے۔ تاہم، بعد کی تاریخ اور ادب میں ابدی ایل ایک فرشتہ بن گیا اور اس کے نام کا مطلب "خدا کا خادم" ہے۔ جان ملشن کی "جیراڈ انزل است" میں ابدی ایل کے بارے میں نہایت مفصل بیان موجود ہے۔ "جیراڈ انزل است" خدا کے خلاف شیطان کی بغاوت کی کہانی ہے جس میں ایک ابدی ایل ہی ایسا فرشتہ ہے جو خدا سے وفادار رہا۔ اتنا طویل فرانس کی "The Revolt of the Angels" میں بھی ابدی ایل کا ذکر ہے، مگر اس کا نام بدل کر آرکید ہو گیا۔

**ابرائکس (Abraxas)**..... ابراکس مسیحی دور کی ابتدائی چند صدیوں کے دوران ابھرنے والی ایک قدیم مذہبی تحریک تھی (غناصیت سے نسلک) جس نے یہودیت، عیسائیت اور معاصریت پرستی (پاگان ازم) کو گھبرائی میں متاثر کیا۔ اس کی مرکزی تعلیم یہ تھی کہ دنیا ایک شر انجیز دیوتا کی تخلیق ہے جس نے انسانی روحوں کو طبعی اقلیم میں پھسادیا: ہمارا اصل گھر روح مطلق (پلیر و ما) ہے۔ لہذا ہمیں چاہیے کہ جسمانی مسروتوں کو حیاگ کروں اور اپسی کی کوشش کریں۔ غناصیت کے ساتھ دو مختلف ہستیوں کا تعلق جوڑا جاتا ہے: archons اور aeons۔ اول الذکر اعلیٰ روحانی ہستیاں ہیں جو پلیر و ما میں رہتی ہیں۔ آرکنز شرائیگیز نہم دیوتا نے تخلیق کیں؛ وہ اس دنیا کے حکمران ہیں اور بطور نگہبان عمل کرتے ہوئے چنگاریوں (انفرادی الوبی جوہر) کو پلیر و ما میں واپس چانے سے روکتے ہیں تاہم، بعد کی قبائلی (Cabalistic) کلر میں ابراکس سردار ایوں (aeon) کا لقب بن گیا۔

**ابلیس (Iblis)**..... یہودی - مسیحی - اسلامی روایت کے تمام نہاد ب شیطان کی اصلیت

کے متعلق ایک جیسا تصور رکھتے ہیں..... کہ وہ ایک سرکش فرشتہ تھا جسے بہشت سے نکال دیا گیا۔ رانکہ ورنگار ہونے کے بعد شیطان نے انسانیت کو راہ راست سے بھٹکانے کا فریضہ اپنا لیا۔ یہودیت اور یہیت میں شیطان نے خدا کے خلاف آسمان پر ایک بغاوت منظم کی اور اس کی قیادت سنjal، یقیناً اسے ملکت ہوئی اور اپنے ہیر و کاروں سمیت بہشت بدر ہوا۔ اسلام میں یہ کہانی کچھ مختلف ہے (جو اسلام کے تصور طائفے سے متعلقہ باب میں دی گئی ہے)۔

اسلامی روایت کے مطابق فرشتوں کے تین الگ الگ سلسلے ہیں: طائفہ جونوری ہیں، جنات جونواری ہیں، اور انسان جو خاگی ہیں۔ سب سے پہلے فرشتے تخلیق ہوئے۔ جب خدا نے آدم کو بنایا تو فرشتوں کو اسے بجھہ کرنے کا حکم دیا۔ ابلیس نے یہ حکم نہ مانا کیونکہ وہ خاک سے بننے ہوئے آدم کو فرشتوں سے کثر بختا تھا۔ اس نافرمانی کی سزا کے طور پر اسے ایک جن میں تبدیل کر دیا گیا۔ بعد ازاں ابلیس اور اس کے جانی دیگر فرشتوں کو ان کے مناصب سے ہٹا کر آسمان سے نکال دیا گیا۔ مہتر الذکر بدرویں بن گئے۔ قرآنی تعلیمات کے مطابق ابلیس کی اولین قاطط حرکت آدم اور حوا کو باش عنان میں بہکانا تھا۔ قرآن میں یہ بھی کہا گیا ہے کہ روز حشر کو ابلیس اور اس کے شکر جہنم واصل ہوں گے۔

مسلمان ہموفیل ابلیس کی نافرمانی کو خدا سے محبت پر محبوں کیا اور کہا کہ وہ خدا کے سوا اکسی اور جس کو بجھہ کرنے پر تیار نہ تھا۔ پہ الفاظ دیگر آدم کو بجھہ کرنے کی صورت میں وہ خدا کا شریک تعلیم کر لیتا۔ اس تغیر کی راستے ابلیس اپنی حرکت کے نتائج سے آگاہ تھا، لیکن اس نے خدا کے ساتھ محبت میں تھکر رہے کوئی ترجیح نہیں۔

**اپسرا (Apsara)**..... تحدید اقوام سے اپرائیں فرشتوں کے روایتی مغربی تصور سے مختلف ہیں۔ مثلاً جنوبی ایشیا کی جمل پر بول کی حیثیت میں وہ جن میں اپنی بے قابو سرگردی کے لیے مشہور ترین ہیں۔ وہ آسمان یا درختوں پر رہنے والے گندھروں کی محبوبائیں ہیں۔ وہ پہ آسانی روپ بدل لیج اور نیماں کی شو قسم ہیں۔ اپرائیں آسمانی سورج کی گلوکار یا رقص لڑکیاں بھی ہیں۔ شاید اقلام کی گلوکاروں کا کردار یہ انہیں فرشتوں کے ساتھ مسلک کرتا ہے۔ ہندو مت کے قدیم



ہندو دیوتا شیوا اور پاروati، فرشتوں کے درمیان لگھے ہوئے (1780ء)۔

ترین مذہبی صحائف و بیوں میں اپرائیں والکارزیز (Valkyries) کا کردار ادا کرتے ہوئے سیدان جنگ میں مرنے والے شجاع جنگجوؤں کو آسمان تک لیجاتی ہیں۔ مگر والکارزیز کے برعکس اپرائیں... اپنی فطرت کے مطابق.... آسمان کی طرف جاتے ہوئے سور ماڈل کو شہوت دلا کر اپنی جانب متوجہ کرتی ہیں۔ ہندو اسطوریات میں اپراؤں کو اکثر مرہاضوں کی توجہ منتشر کرنے کے لیے زمین پر بیجا گیا، کیونکہ مرہاض اپنی تپیا کے باعث الہی حالت حاصل کر کے دیوتاؤں کے لیے خطرہ بن گئے تھے۔ چنانچہ وہ اس مفہوم میں فرشتوں جیسی ہیں کہ وہ دیوتاؤں کے ایسا پر فرانٹ انجام دیتی ہیں، اگرچہ فرانٹ بلاشبہ ملاںکہ والے نہیں۔

اپولیون (Appolian)..... اپولیون کا لفظی مطلب "بناہ کرنے والا" ہے اور یہ دوزخ کی اتحاد کھائی کے فرشتے کی جانب اشارہ کرتا ہے۔ کتاب مکاشھہ (۱۹:۱-۲ اور ۸:۲۰) کے مطابق اپولیون اس کھائی کا دروازہ کھولتا اور انسانی چہروں والے نڈی دل کو زمین پر لاتا ہے۔ یہ نڈی دل ان انسانوں کو تکلیف پہنچاتا ہے "جن کی پیشانی پر خداوند کی مہربست ش ہو۔" نڈی دل کے "بادشاہ" اپولیون نے بعد میں ایک زیادہ بڑا چیلنج قبول کیا..... شیطان کو قابو کر کے باندھنا اور ایک ہزار سال کے لیے جہنم کی کھائی میں پھیلک دینا۔ اپولیون شیطان کو بند کر دیتا ہے تاکہ وہ ایک ہزار سال کا درد ختم ہونے تک اتوام کو فریب نہ دے (اس کے بعد وہ مختصر وقت کے لیے واپس آتا اور انسانی نوع کو دوبارہ درغلانے کی کوشش کرتا ہے۔ عبرانی میں اپولیون ایادوں کے نام سے جانا جاتا ہے، اور یونانی لوک ریت میں وہ معزول کیا گیا سورج دیوتا اپلو (اپالو) ہے..... جو جہنم میں ایک ہاگ فرشتہ بن کر رہتا ہے۔ لفظ اپولیون کا مطلب جہنم بھی بتایا گیا۔

اور اعلیٰ (Adramelechik)..... (لفظی مطلب "آگ کا بادشاہ") یہ Throne طبقے میں شامل کیے گئے وہ فرشتوں میں سے ایک ہے۔ اسے ہائلی دیوتا اور آسموئی موالوں کے ساتھ بھی شناخت کیا گیا ہے۔

اریل (Uriel)..... لفظی مطلب "آگ کا خدا۔" شریعت سے باہر کی لوک ریت میں



فرشتہ ارنٹل، از گستاوڈورے (1866ء)۔

ایک فرشتہ۔ اسے سیراف، کروب، سورج کا نائب، خدا کا شعلہ، حضوری کا فرشتہ، دوزخ کا دربان، نجات کار ملائکہ بھی کہا گیا۔ یہ نام غالباً بخبر ایاہ سے مشتق ہے۔

**استاروت (Astaroth)**..... استاروت / عستاروت یا عستاروت کی شاخت متعدد انداز

میں کی جاتی ہے۔ آرٹر دیٹ کی کتاب "The Book of Black Magic" میں استاروت معزول ہونے سے قبل Thrones کے سلسلے کا ایک بادشاہ تھا۔ Encyclopedia of Spence کے "Mysticism of Occultism" میں اسے سیرا فیم کے سلسلے سے جوڑا گیا۔

**اسرافیل (Israfel)**..... اگرچہ قرآن مجید میں اسرافیل (لفظی مطلب "سوزان") کا ذکر موجود نہیں بلکن یہ اسلام کے چار رئیس الملائکہ میں سے ایک ہے۔ ویگر تین میکائیل، جبرائیل اور عزراائل ہیں۔ اسرافیل بالخصوص روز قیامت کے فرشتے کی حیثیت میں جانا جاتا ہے جو مردودوں کو جگانے کے لیے صور پھونکے گا۔ روایت کے مطابق وہ نہایت دراز قد ہے، اس کے پاؤں دنیا کے کناروں پر اور سرخدا کے تخت کے ستوتوں تک پہنچا ہوا ہے۔ یقینے دوزخ کے علاقوں پر نظر ڈالنے پر وہ ہمیشہ اداس ہو جاتا ہے (وہ روزانہ چھ مرتبہ ایسا کرتا ہے)۔ اس کے آنسو اگر خدا بہنے سے نہ رو کے تو وہ زمین کو ڈبو دیں۔

اسرافیل موسیقی کا فرشتہ بھی ہے۔ اس کے چار پر اور حسین چہرہ ہے۔ جسم پر متعدد چہرے ہیں بلکہ سارا جسم منہوں سے بھرا ہوا ہے جو ہزاروں مختلف زبانوں میں خدا کی حمد و شکر تے رہتے ہیں۔ کہا جاتا ہے کہ خدا نے اس کی سانس سے ہزاروں دیگر فرشتے بنائے۔ کچھ روایات کے مطابق پہلی آیات کے نزول سے تین سال قبل اسرافیل آنحضرت کے قریبی ساتھی کی صورت میں مدد کرتا رہا۔

**اسموڈیس (Asmodeus)**..... لفظی مطلب "سزا و جزا کا فرشتہ" یہ بالاصل ایک فارسی شیطان تھا اور بعد ازاں یہودی لوک ریت میں شامل ہو گیا اور "فتشب ناک دشمن" کے طور پر جانا گیا۔ توبت کی کتاب میں ایک کہانی بتائی گئی ہے کہ اس موڈیس نے سارہ کے سات سابقہ دلبون کو مارا اور آنھوں کو بھی بلاک کرنے کا منصوبہ بنایا جس کا نام توبیا س تھا۔ لیکن اس مرتبہ اس موڈیس کا میاپ نہ ہو سکا کیونکہ رئیس الملائکہ رافیل اس کی حفاظت کر رہا تھا۔ رافیل نے اس موڈیس کو بالائی مصر میں جلاوطن کر دیا جہاں وہ ایک اور فرشتے کی زیر نگرانی رہنے کے بعد آخر کار جہنم والصل

ہوا۔ یہودی حکایت میں اسمودیس کو شیطان پا رہا ہوں کا سر بتایا گیا۔ وہ قاتر خاتوں کا گھر ان بھی ہے۔

اسور (Asura)..... اسور یا آ سور جنوپی ایشیا میں شیطان کے لیے استعمال ہونے والی اصطلاح ہے۔ وہ ہندو مت میں "تسلیم فرشتے" کا ہم مقام ہے۔ ہندوستان کی قدیم ترین تحریروں "دیو" میں اسور کی اصطلاح دیو (دیوتا) کے ساتھ متبدل طور پر استعمال ہوئی ہے جو دونوں دیوک معبد کے دیوتاؤں اور دیوبیوں کی جانب اشارہ کرتے ہیں۔ رامائش اور مہابھارت لکھے جانے کے عہد میں اسور کا مطلب شیطان لیا جانے لگا اور دیو صرف الہی کے معنوں میں استعمال ہونے لگا۔ پرانوں میں جسم کا ایک ہندو اسطوریات کے مطابق دیو اور اسور چیم تبر و آزمائیں۔ یہودی سُکنی روایات میں شیطان بغاوت کرنے پر ناکام ہوا اور دوزخ میں ڈالا گیا، جبکہ جنوپی ایشیائی اسطوریات میں اسور اکثر دنیا پر دھاوا بولتے، آسمان پر پتھر جھاتے اور دیوبیوں کو نکال باہر کرتے ہیں۔ تب دیو کسی اعلیٰ دیوتا، مثلاً اوشنیا شیو سے مدد مانگتے ہیں، وہ ظاہر ہوتا اور اسوروں کو واپس پاتال کی دنیا میں دھکیل کر دیو۔ اسور طاقت کا اتوازن دوبارہ قائم کرتا ہے۔

**امن کا فرشتہ (Angel of Peace)**..... یہودی روایت میں امن کا فرشتہ بے نام ہے۔ وہ حنوك کو آسمان کی سیر کروانے لے کر گیا۔ عہد نامہ بھی میں کے مطابق امن کا فرشتہ مرنے والے راست پاز لوگوں کی روحوں کے لیے تحت الخڑی میں راہنمہ (Psychopomp) کا کردار ادا کرتا ہے۔ دیگر کہانیوں میں سے ایک یہ بھی ہے کہ امن کے فرشتے نے تخلیق انسان کی مخالفت کی اور خدا نے بطور سزا سے جلا دیا۔

**ایشا سپنٹا (Amesha Spenta)**..... تقریباً 1000 قبل مسح میں فارسی پیغمبر زرتشت نے فارسی نمہہب کی اصل کثرت پرستی کو اولین وحدانیت میں بدلا۔ اگرچہ قدیم فارسی کثرت پرستی کے بارے میں بہت کم معلومات میسر ہیں، لیکن بدیہی طور پر کچھ پرانے دیوتاؤں کا رتیہ گھٹ گیا اور وہ

زرتشتی نظام میں بطور فرشتہ موجود ہے۔

نیک اور بد کی کشمکش کا سکھیل زرتشتی نظریہ دنیا کا محور ہے۔ نور اور پا ایسی دنیا کا دیوتا اہورا مزدا (واہ آتا) اور اس کے فرشتے زیریں دنیا اور تاریکی کے دیوتا اگرا میشو (اہرمن) کے ساتھ دامنی بیگ میں مشغول ہیں۔ ہر ایک انسان کو اہورا مزدا اور فرشتوں کا ساتھ دینے کی ترغیب دی جاتی ہے۔ زرتشتی فرشتوں میں مقدس لاقانی یا ایشا سپیخا مرکزی حیثیت رکھتے ہیں۔ ان فرشتوں کے ہم زرتشتیوں کے باقاب قدر خیال کی جانے والی خصوصیات پر ہیں، اور عموماً رئیس الملائکہ کی تعداد چھ بتابی جاتی ہے: Vohu Manah (اچھی سوچ)؛ Ameretat (پاکیزگی)؛



فارسی رئیس الملائکہ۔

(لاقانیت)؛ آشَا (راتی)؛ Haurvatat (خوشحالی یا نجات)؛ Kshathra (طااقت یا اقتدار)۔ بھی بھی ساتویں فرشتے سروش (اطاعت) کا اضافہ بھی کیا جاتا ہے۔ زرتشت نے ان ہستیوں کو خود اہورا مزدا کے اوسماف قرار دیا۔ زرتشت کے مذہبی تجربے میں ایشا سپیخا نے ایک اہم کردار ادا کیا۔ 30 سال کی عمر میں اس نے ایک روایا میں Vohu Manah کو دیکھا جو عام انسان سے نوگناہ زیادہ قامت کے ساتھ ظاہر ہوا تھا۔ اس نے زرتشت سے سوال و جواب کیے اور پھر اس کی روح کو آسمان پر اہورا مزدا کے پاس لے گیا۔ اہورا مزدا فرشتوں کا دربار لگائے بیخا تھا۔ اس نے تخبر کو مذہب کے حقیقی اصول سکھائے۔ بعد کے آٹھ برس کے دوران زرتشت نے روایا میں باقی کے تمام رئیس الملائکہ کو بھی دیکھا۔ ان تجربات نے اسے ایک مکمل مذہبی نظام بنانے کی اجازت دی۔

اکتوپی اور سوکوبی (Incubi and Succubi)..... انسانوں کے ساتھ جماعت کرنے کے لئے انسانی صورت اختیار کرنے والی روحانی ہستیوں یا شیطانوں کا تصور بہت قدیم ہے۔ مغرب کی روایت میں اس حوالے سے قیاس آرائی کتاب پیدائش کی دو منحصر آیات (2:16 اور 4:6) پرمنی ہے جہاں خدا کے بیٹوں اور انسانوں کی بیٹیوں کے جنسی تعلق کا ذکر کیا گیا۔ یہاں خدا کے بیٹوں سے فرشتے مراد ہیے گے۔ تاہم، صحیحے میں ان حرکات کو برائیں کہا گیا، لیکن روایتی تحریک کے مطابق خدا کے بیٹے اصل میں تزلیل یافتہ فرشتے ہیں۔ اس تفسیر نے اکتوپی اور سوکوبی یا سوکوبی کے ان مفصل تصورات کے لیے باہمی توجیہہ فراہم کر دی جو بعد ازاں قرون وسطی میں شکل پذیر ہوئے۔

اکتوپی خوبصورت مردوں کے بھیس میں عورتوں کو لبھاتا ہے، جبکہ سوکوبی کا کام خوبصورت عورت کا روپ بدل کر مردوں کو اپنی جانب راغب کرنا ہے۔ اگرچہ اکتوپی خود تو یا نجھ ہیں، لیکن وہ سوکوبی کے ذریعے مردوں سے حاصل کردہ تم سے عورتوں کو حاصلہ کر سکتے ہیں۔ ایک ایسا عقیدہ جس نے کبھی کبھی خفیہ عشقیہ تعلق کے نتیجے میں ہونے والے حمل کی وضاحت پیش کی۔ اس وضاحت نے صرف عورتوں کو بدکاری کے الزامات سے بچایا، بلکہ بچے کو بھی شیطان کی اولاد قرار دے کر قتل کیے جانے سے بچایا کیونکہ اسے مردے کے تم سے جما خیال کیا گیا۔ یہ تو خیات ایسے معاشروں میں جسی شہوانی خوابوں کی تفسیر میں بھی استعمال ہوئیں جہاں شبہوت کی کسی بھی میں صورت کو شیطانی سمجھا جاتا تھا۔

اہرمن (Ahiman)..... یا اگر امیو؛ زرتشتی شیطان اور یہودی۔ سُکھی۔ اسلامی سلسلہ مذاہب کے لیے شیطان کا نقش اولین۔ زرتشت کے نظریہ مذهب کا مرکزی موضوع نور کے دیوتا اہورا مزدا (دانا آقا) اور اس کے فرشتوں کی تاریکی کے دیوتا اہرمن (شرانگیز روح) کے ساتھ لڑائی ہے۔ زرتشت مت کی مذہبی روایات (جن کے مطابق خدا اور شیطان کے درمیان لڑائی کا فیصلہ پہلے ہی ہو چکا تھا) اس لڑائی میں کبھی ایک اور کبھی دوسرے فریق کا پڑا ابھاری و کھاتی ہیں۔ لوگوں کو نور کی قوتوں کا ساتھ دینے کے لیے کہا گیا اور ان کی آزمائش اچھے اور برے اعمال کو تول کر

کی جائے گی۔ آخر میں ایک دھنی جگ ہو گی جس میں اہرمن اور اس کے شکرروں کو بٹکت ہو جائے گی۔ اس کے بعد زمین نیا جنم لے گی، برے لوگ تباہ ہو جائیں گے اور راست ہازدہ پارہ بھی انھیں کے۔ شیطان کی پیدائش کے بیان کے معاملے میں زرتشت مت دیگر وحدانیت پرست مذاہب سے متفہ ہے۔ یہودیت، عیسائیت اور اسلام نے شیطان کو جنت سے نکالا ہوا، راندہ درگاہ فرشتے بیان کیا جس نے خدا کے حکم کی خلاف درزی یا اس کے خلاف بغاوت کی تھی۔ دوسری طرف ابتدائی زرتشتی یقین رکھتے تھے کہ اہرمن اہورا مزدا کا ہم رتبہ تھا اور اس نے اہورا مزدا کے ساتھ مل کر کائنات بنائی؛ اسی لیے دنیا نئی اور بدی کا ملغوب ہے۔ بعد کے مفکرین نے رائے دی کہ دو ہستیاں جڑواں تھیں اور انہوں نے ڈروان (بے حد و دوقت) کو جنم دیا۔ اہرمن زیادہ تخلیقی تھیں۔ اس کی شرائجیز تخلیقات ہمیشہ اس کے بھائی کی خیرائجیز تخلیقات کا جواب تھیں۔ مثلاً اہورا مزدا نے زندگی تخلیق کی تو اہرمن نے جواب میں موت تخلیق کر دی۔ اس نے سچائی کے رنگیں الملائکہ آشائے جواب میں شیطان دروج (جھوٹ) بنایا۔



مکر اتا ہوا، کھلنڈ را ایریوس از ماں کل اسنجلو (99-1598ء)۔

امیوگ (Eros) ..... عظیم وحدانیت پرست مذاہب یعنی زرتشت مت، یہودیت، عیسائیت

### فرشتوں کی تاریخ

اور اسلام میں فرشتوں کو خدا کے قاصد خیال کیا گیا۔ اس کے بعد عکس کثرت پرست نہ اہب میں دیوتا اور دیویاں بذات خود پیغام برداروں کا کردار ادا کرتے ہوئے ملے ہیں۔ اپنادی وحدت الوجودی نہ اہب میں (مینڈی تریثیں اور مشرق و سطی کے) بہت سے دیوتا اور حیم دیوتا بطور الوجودی قاصد فرائض انجام دیتے تھے، جبکہ کچھ کتر دیوتا کسی نہ کسی حوالے سے بعد کے فرشتوں کے لیے بنیادی دھانچہ بن گئے۔ ان نقیبوں میں سے ایک یونانی دیوتا ایوس تھا جو کیوپی کی بدی ہوئی بھیختہ تھا۔ کیوپی کی طرح ایوس بھی پروں سے اڑتا اور تیر مارتا تھا۔ البتہ ایوس کے تیروں سے ہونے والے چند بیات نبتاب زیادہ شہوانی تھے۔ آرٹ میں ایوس کو ایک نوجوان، خوبصورت، جیسی بھل دکھانڈرے مردگی صورت میں دکھایا گیا۔ اس نے ہیلیڈیائی عبید کے بعد ہی کسن کیوپی صورت اختیار کی۔

ایری محل (Ariel).....لفظی مطلب "خدا کا شیر"۔ بابل کی کتاب عزر را اور "The Key of Solomon" میں بھی اس کا ذکر بطور فرشتہ آیا ہے۔ نیز یہودی صوفیوں کے ہاں ایری محل یہ محل کا ایک شاعرانہ نام تھا۔ کچھ باطنی فرقوں کی تحریروں میں ایری محل ہواوں کا تمیرا آرکن (حکمران) ہے۔ قطبی Sophia کے مطابق ایری محل زیریں دنیا میں سزا میں دینے کا حکمران ہے، جبکہ عملی قیالہ میں اسے Virtues کے سلسلے میں سے ایک بتایا گیا۔ شیکپیر نے "The Tempest" میں ایری محل کا ذکر کیا۔ یسوعیہ (33:7) میں مذکور ایری محل اور ایری محل کے درمیان تعلق کی تباہی بھی کی گئی۔

انجلوس (Angelos).....Angel کا اصل ماغد لفظ Angelos ایک یونانی لفظ ہے جس کا مطلب قاصد بنتا ہے۔ یہودیوں کی بہت سی آبادیاں ارض مقدس سے باہر (دوسری صدی قبل مسیح) بکھری ہونے کے باعث عبرانی صحائف کا معاصر، ہمہ گیرزبان میں ترجیح کرنے کا فیصلہ کیا گیا۔ سکندر اعظم کی فتوحات کے باعث یہ زبان یونانی تھی۔ فرشتہ کے لیے عبرانی لفظ Malakh (آسمانی قاصد) ہے جو عربی میں ملائکہ بن گیا۔ مترجمین نے غالباً انجلوس (عام قاصد) اور

(یوہانی مخالف روح جو فرد کو نیکی یا بدی کی جانب مائل کر سکتی تھی) دونوں ہی مراد یہ ہے۔ daimon کے تصور کی وجہی گی کے باعث متراجیں نے انجلوس کا استعمال بہتر سمجھا۔ تاہم، الفاظ daimon شبت سقیوم کھو بیٹھا اور انگریزی لفظ demon کا ماغذہ ہتا۔ daimon

ایون (Aeon)..... قدیم مذہبی نظام فکر غناطیت میں ایون اعلیٰ روحانی ہستیاں ہیں۔ غناطیوں کے مطابق پلیر و مائین روح مطلق سے صادر ہوتے والی اوپین ہستیوں میں ایون بھی شامل تھے۔ ایون کی درست تعداد بتانا مشکل ہے۔ البتہ انہیں پذرہ جوڑوں (کل 30) میں تصور کیا جاتا ہے۔..... گمراہی اور خاموشی سے لے کر خواہش (Theletos) اور دانش (Sophia) سمجھے۔ غناطی Basiliades کے مطابق 365 ایون موجود تھے۔ تاہم، ویگر کتب میں ان کی تعداد آٹھ بارہ یا 24 بھی ملتی ہے۔

براڈنیز (Brownies)..... یہ پریوں کی ایک قسم ہیں۔ روایت کے مطابق ان کا مسکن سکات لینڈ اور شمالی و مشرقی انگلینڈ میں ہے۔ انہیں booka (bwca) کے نام سے بھی جانا جاتا ہے۔ ایک جدید مصنف کی رائے میں وہ ساری دنیا میں ملتے ہیں۔ ڈنمارک میں ان کا نام Nis، روس میں Domovoi، شمالی افریقہ میں Yumboes اور چین میں Chao Phum Phi ہے۔ ان کا نہایت کافی تقریباً تین فٹ، کان نوک دار، رنگ نسواری اور لباس بھی نسواری بیان کیا گیا۔ عموماً وہ نہایت مہربان ہستیاں ہیں اور اپنے اپنائے ہوئے انسانوں کے گھر اور کھیتوں کا خیال رکھتی ہیں۔ انہیں مہربان ہستیاں ہیں اور اپنے اپنائے ہوئے انسانوں کے مطابق مرغ انسانوں کو شبینہ یعنی رات کو جامنے والی مخلوق بتایا جاتا ہے۔ ایک لوک کہانی کے مطابق یہ مخلوق مرغ انسانوں کو جگانے کے لیے نہیں بلکہ براڈنیز کو روائی کا وقت بتانے کی خاطر اذان دیتا ہے۔ مدعاگار روچیں ہونے کی وجہ سے گھر بلو براڈنیز کو دودھ اور روٹیاں پیش کرنے کی روایت رہی ہے۔ یہ کام نہایت احتیاط کے ساتھ کرنا ضروری ہے، کیونکہ لوک ریت کے مطابق یہ مخلوق نذر کی گئی کسی میٹے سے ناراض ہو سکتی ہے۔ یہ مخصوص وصف مختلف طریقوں سے واضح کیا گیا: جیسے یہ کہ براڈنیز کو خداوند نے آدم کی مشکلات آسان کرنے کے لیے مقرر کیا تھا۔ ایک اور تصوری کے مطابق براڈنیز کا ماغذہ

برطانوی تاریخ کے اس دور میں ہے جب مقامی باشندے روٹی اور کپڑوں کے لیے حکمران کیلئوں کی خدمت کیا کرتے تھے۔ احساس فیرت کے باعث وہ اوگ سرف اس انداز میں ادائیگی وصول کرتے تھے کہ زرخیز ملازم نہ قرار پائیں۔

**بعلوبب (Beelzebub)**..... فرشتہ عہد نامہ جدید میں متعدد مرتبہ نظر آتا ہے، اور عہد نامہ، حقیقی میں صرف ایک مرتبہ۔ نام کا اصل مانند معلوم نہیں۔ بعلوبب سرزشیں کنھان میں رہنے والے اور بہت سے دیوتاؤں کی طرح یہودیوں کی آمد پر شیطان بن گئے۔ یہودیوں نے نظرت کے ساتھ اسے ”بعلوبب، مکھیوں کا خداوند“ کہا جو فلسطین کے شہرا کروں میں مکھیوں کو چیدا اور کنڑوں کرتا تھا۔ وہ بالا اصل کتعالیٰ معبد میں سردار دیوتا تھا۔ عہد نامہ جدید میں اس کا نام صرف بطور شیطان ہی آتا ہے۔ فرانسیسیوں نے اسے شیطانوں کا بادشاہ کہا۔

**بودھستو (Bodhisattva)**..... مشرق کے ایک اہم مذہب بدھ مت میں تعلیم دی گئی ہے کہ نہ ہی زندگی کا حصہ جنم مرن کے چکر (سمار) سے نجات پا کر نروان (مطلق سرست) کی حالت تک پہنچنا ہے۔ بدھ مت کے باقی گوتم بدھ نے تعلیم دی کہ انسانوں کو جنم مرن کے چکر سے نکلنے کے لیے اپنی روحانی صلاحیتوں پر انحصار کرنا چاہیے۔ اس کی ابتدائی تعلیمات میں فرشتے یا فرشتہ صفت مخلوقات نہیں ملتیں۔ اس کے چیزوں کا راوی نے تخلی سے زیادہ کام لیا۔ بالخصوص بدھ مت کی تحریروں اور مہایان شاخوں میں تقسیم کے بعد موخر الذکر میں مابعد الطیعیاتی قیاس آرائی کو تجزی سے فرد غلط اور نتیجتاً فرشتہ نماد و گارہ تیار متعارف ہوئیں۔ مہایانی بودھیوں نے بودھستو کا تصور تعارف کروانے کے ذریعہ خود کو تحریروں سے ممیز کیا۔ بودھستو (دانش مند بستی) ایسی بستی ہے جس نے نروان کی راہ پر پہلی منزل طے کر لی ہو، لیکن دکھزادہ انسانیت کے لیے جذبہ ہمدردی کے باعث نروان کو موخر کر کے دنیا میں ای رہنے اور دوسروں کو حصول نجات میں مدد دینے کی راہ اختیار کی ہو۔ بودھستو زمینی اور خالص تاروحتی دنیا کے درمیان کسی جگہ اپنی خود تخلیق کی ہوئی اقلیم میں رہتا ہے اور مادے کی حدود سے ماروا ہو جاتا ہے۔ وہ ذاتی روحانی قوت کے ذریعے

دوسروں کو بھی اپنی اقلیم میں لانے کے لیے مدد دیتا ہے۔ مہماں بودھیوں کی تجھی تحریروں کے مطابق ہر ایک بودھستو ہر لحاظ سے تمام اسٹیوں کی مدد کا تھبیر کرتا ہے.....” تمام تخلقوں کا جو بھی حاصل کرتا چاہیں گی میں اس کے حصول میں ان کی معاونت کروں گا..... فیاضی کی تیکی میری مددگار نہیں..... میں فیاضی کا مددگار ہوں۔ نہ ہی فانی پن، صبر، همت، هرا قبہ اور دنائی کی سفافات میری مدد کرتی ہیں..... بلکہ میں ان کی مدد کرتا ہوں۔ بودھستو کے کمالات مجھے سہارا نہیں دیتے، بلکہ میں ان کا سہارا ہوں.....” بودھستو کے دس کمالات (پارتا) میں اوپر مذکور چھے کمالات شامل ہیں۔ دیگر جمیوں پر تجزیہ چار کمالات کا بھی ذکر ہے: انسانوں کو ان کی متنوع شخصیات، صورت حالات، تین، قوت اور علم کے مطابق نجات تک لیجانے کے درست ذرائع جانے میں مبارکت۔ ان دس کمالات کے علاوہ مندرجہ ذیل اوصاف بھی بودھستو سے منسوب کیے جاتے ہیں۔ مغربی دنیا میں فرشتوں کے ساتھ یہ اوصاف مسلک کیے جانے کی روایت موجود ہے۔ بودھستو دس طریقوں سے طاقت حاصل کرتا ہے: وہ اپنا جسم اور زندگی تو چھوڑ سکتا ہے لیکن راست بازی کا اصول نہیں؛ وہ اکماری کے ساتھ جھلتا ہے، لیکن اٹھتے وقت غرور نہیں کرتا؛ وہ کمزور سے ہمدردی رکھتا ہے اور انہیں ہاپنڈنیں کرتا؛ وہ بھوکوں کو بہترین کھانا دیتا ہے؛ وہ خوف کے ماروں کو تحفظ دیتا ہے؛ وہ بیماروں کو صحت مند ہونے میں مدد دیتا ہے؛ وہ غریب کو اپنے خزانوں سے خوش کرتا ہے؛ وہ بده کی زیارت گاہوں کی مرمت کرواتا ہے؛ وہ تمام اسٹیوں کو اپنی باتوں سے خوش کرتا ہے؛ وہ فلاکت زدہ لوگوں کے ساتھ اپنی دولت باختہ ہے؛ وہ تھکے ماندے لوگوں کا بوجھ اٹھاتا ہے۔ فرشتوں کی ہی طرح بودھستوں کی تعداد بھی کافی زیادہ ہے اور ہر بودھستو اپنے مخصوص نام سے پہچانا جاتا ہے: اولوکھیشور (ہمدردانہ نگاہ نیچے ڈالنے والا)، ایجاہی (لامحمد و نور) اور مخوسری (خوبصورت آقا)۔ کسی مخصوص بودھستو سے عقیدت کو نواز موز بودھیوں کے لیے نجات کا راستہ مانا جاتا تھا۔

**بلفیgor (Belphegor)**..... یہ یہودیت اور عیسائیت میں فرشتوں کے نومراتب میں تیرے مرتبے (Principalities) کا ایک فرشتہ ہوا کرتا تھا۔ بعد ازاں وہ قدیم موآب میں نشاط پرستی کا دیوتا بن گیا۔ جہنم میں بلفیgor جدت طرازی کا شیطان ہے۔ پکارے جانے پر وہ ایک

### فرشتوں کی تاریخ

جو ان عورت کے روپ میں ظاہر ہوتا ہے۔ ایک کہانی کے مطابق دوزخ کے فرشتے یہن کر بہت پریشان ہوئے کہ انسان زمین پر شادی کر کے خوش و خرم زندگی گزارتے ہیں۔ چنانچہ انہوں نے ملکیخوار کو تحقیق کرنے بھیجا، لیکن جلد ہی پتا چلا کہ یہ افواہ بے بنیاد تھی۔

**بیلی ایل (Beliel)**..... بیلی ایل ایک مرد و فرشتہ تھا جو *Jacobus de Teramo* "Das Buch Beliel" میں سیمان کے سامنے ظاہر ہوتا اور رقص کرتا ہے۔ کرختیوں میں بیلی ایل اس وقت شیطان کا روپ دھار لیتا ہے جب پال سوال کرتا ہے کہ یہو عج اور بیلی ایل کیے تھن ہو سکتے ہیں۔ وکٹر ہیو گو اور جان ملٹن نے یہ کردار استعمال کیا۔

**پاورز (Powers)**..... خدا کے تخلیق کردہ فرشتوں کا پہلا درجہ جن کا کام دنیا پر شیطانوں کو غالب آنے سے روکنا ہے۔ وہ پہلے اور دوسرے آسمان کے درمیان رہتے اور شیطانوں کی دراندازی پر نظر رکھتے ہیں۔ وہ ہماری روحوں کو شر سے بچاتے اور خدا کے وزراء کے طور پر عمل کرتے ہوئے دنیا میں برائی کا بدله لیتے ہیں۔ *Camael* کو اس درجے کا سردار مانتا جاتا ہے۔

**پرنسپالیٹریز (Principalities)**..... فرشتوں کے دستے جو مذہب کی حفاظت کرتے ہیں۔ ڈایونی سیخ کے بیان کردہ سلسلہ مراتب میں وہ ساتویں درجے پر آتے ہیں، رئیس الملائکہ سے اوپر۔ پرنسپالیٹریز میں قبائل کو اپنے عقیدے پر عمل کرنے اور اسے فروغ دینے کی قوت عطا کرتے ہیں۔ دوسری صدی عیسوی میں مرتب کیے گئے "Epistle to the Trottians" میں شہید سیث اگن شیخ نے "پرنسپالیٹریز کے سلسلے" کا ذکر کیا۔

**تحاناٹوس (Thanatos)**..... یونانی دیوتا تحاناٹوس رات (نائس - Nyx) کا بیٹا اور نیند (ہپناس) کا بھائی تھا۔ وہ انسانوں کے پاس اس وقت آتا ہے جب انہیں دیا گیا وقت پورا ہو جائے، اور انہیں پاتال (ہیڈز) میں ساتھ لے کر جاتا ہے۔ دیوتاؤں کے قاصد کی حیثیت میں

تحات انوس کو پروں کے ساتھ دکھایا گیا۔ اسے یونانی ملک الموت سمجھنا چاہیے۔

**throne ( Thrones )** ..... متعدد آنکھوں والے فرشتے جوڑا یونی سینس کے بیان کردہ نظام میں تیرے درجے کے فرشتوں میں شامل ہیں۔ وہ انصاف کے فرشتے ہیں اور خدا کے فیصلوں کو عملی جامہ پہننا انجی کا کام ہے۔ ڈائیونی سینس اسی کے حوالے سے کہتا ہے: " خدا ہم پر اس کا انصاف نازل کرے۔ " تھر و نز کو آتش پریوں کی صورت میں بیان کیا گیا۔ بلاشبہ اس بیان کی بنیاد علیہ رحمتی ایں کے دیے ہوئے بیانات پر ہے ( رحمتی ایں، ۱: ۱۳ )۔ رائل تھر و نز کا سردار ہے۔

**Troll ( Trolls )** ..... بیب، خوفناک پری نما مخلوقات جن پر جرمی اور سکندرے نبویا میں یقین کیا جاتا ہے۔ وہ احمق، بالدار اور انسانوں کے علاوہ دیگر پریوں اور پریتوں سے بھی نفرت کرتے ہیں۔ کہتے ہیں کہ انسانوں اور جانوروں پر پتھر پھینکنا ان کا مشغله ہے۔ اچانک مسلسل ہنسی کے دورے بھی انجی کی وجہ سے پڑتے ہیں۔ روایتی لوک ریت انجیں ناخوٹگوار بتاتی ہے، لیکن شیطانی نہیں۔ مقبول ترین متعلقہ کہانیوں میں وہ پلوں یا دروں کی گھرائی کرتے اور گزرنے والوں کو ڈراستے ہیں۔

**Traffic Angels ( Traffic Angels )** ..... ٹریفک کے فرشتوں کی اصطلاح ان ڈرائیوروں کے متعدد بیانات کا حوالہ رکھتی ہے جنہیں مختلف فرشتوں نے بجز انتہ طور پر پھالیا۔ غمی آواز پر کسی ڈرائیور کا ایک دم رک جانا یا لین تبدیل کرنا اس کی جان نئی جانے کا باعث ہنا۔

**Gabriel ( Gabriel )** ..... عبرانی روایت میں مذکور چار رسمی الملائکہ میں سے ایک۔ یہودی، عیسائی اور اسلامی مذہبی روایت میں اسے اعلیٰ ترین رتبے کے حامل دو فرشتوں میں سے ایک سمجھا جاتا ہے۔ عبد نامہ عقیق میں میکائیل کے علاوہ صرف جبرائیل کا نام ملتا ہے۔ لفظ جبرائیل کا لفظی مطلب ہے " خدا میری طاقت ہے۔ " یہ کالدی لفظ بالی اسری سے قبل یہودیوں کو



### رئیس الملائکہ۔

معلوم نہیں تھا۔ پارسیوں کے 119 فرشتوں کی اصل قبرست میں جبرائیل کا نام موجود نہیں۔ لفظ کے سو مری مأخذ کا مطلب حاکم یا چلانے والا بنتا ہے۔ پروں کے 140 جوڑوں والا جبرائیل باغ عدن کا حاکم اور کرداریم کا منتظم اعلیٰ ہے۔ وہ "بشارت" اور "حیات نو" کا فرشتہ ہے، اور رحم، انتقام، موت اور مکاٹھہ کا فرشتہ بھی۔

روایت کے مطابق جبرائیل ساتویں آسمان پر خدا کی بائیں طرف بیٹھتا ہے۔ وہ واحد ایسا بے مثال رئیس الملائکہ ہے جو موئث بتایا گیا۔ جبرائیل کا بنیادی طور پر موئث کردار اس لوگ ریت سے بھی تصدیق شدہ ہے کہ وہ سرکش روح کو بہشت میں سے باہر لاتا اور اس کی ماں کے رحم میں نو

ماہگزار نے کے دوران اسے ہدایات دیتا رہتا ہے۔ اسلامی روایت میں جبرائیل (یا جبرائیل) حضرت محمد پر خدا کی وحی لے کر آیا۔ مسلمان جبرائیل کو روح امین مانتے ہیں، لیکن اسے مؤمن ہرگز نہیں سمجھتے۔ (جزیرہ دیکھیں "جبریل یا جبرائیل") یہودی روایت میں دعویٰ کیا جاتا ہے کہ یہ جبرائیل ہی تھا جس نے سدوم اور چوتھا سورس اور اس کے مہمانوں کے سامنے برہنسہ ہو کر آنے سے روکا تاکہ وہ آسٹری چمک پر ملک منتخب ہو سکے۔ اسلامی روایت کے مطابق جب جبراۓ کے گھوڑے کے سوں کے نشانات سے خاک لے کر سنہری چھڑے کے منہ میں پھیکھی گئی تو وہ یکدم بھی اٹھا۔ جو آن آف آرک کا کہنا تھا کہ جبراۓ نے اسے شاہ فرانس کی رہنمائی کرنے کو کہا ہے۔ عیسائی آرٹ میں جبراۓ کی متعدد تصویریں ملتی ہیں۔

**جبریل یا جبرائیل (Djibril)**..... اسلام میں جبراۓ یا گابرائیل کے نام کی بدلتی ہوئی صورت جبراۓ کو احرار اما جبراۓ علیہ السلام لکھا جاتا ہے۔ اس رسمیس الملائکہ کے بڑے بڑے سفید پر ہیں اور ان کی آنکھوں کے درمیان میں "لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ مُحَمَّدُ الرَّسُولُ الْكَلِمَةُ" کے الفاظ لکھنے دیں۔ یہی فرشتہ آنحضرت کے پاس وحی لے کر آیا اور آپؐ کو براق پر بٹھا کر بیت المقدس لے کر گیا۔ آپؐ وہاں سے ایک طلاقی سیر گئی پر چڑھ کر آسانوں پر تشریف لے گئے اور راستے میں حضرت عیسیٰ، حضرت اوریین، حضرت آدم، حضرت ابراہیم، حضرت موسیٰ اور میکائیل سے ملاقات کی۔ اسلامی اسنلووہ میں حضرت جبراۓ کے کم از کم چھ سو پر ہیں اور سورج ان کی پیشانی پر جزا ہے۔ یہ بھی کہا جاتا ہے کہ بہشت سے نکالے جانے کے بعد آدم کو جبراۓ نے ہی مدد دی تھی۔ انہوں نے آدم کو فتوں سکھائے اور کہ لایا، جہاں رسوم صحیح سے روشناس کروایا۔ قاری روایت میں حضرت جبراۓ سردوش کے نام سے جانے جاتے ہیں، یعنی "پیغام لانے والا"۔ اسے بہرام یعنی "تمام فرشتوں سے زیادہ طاقتور کا القب بھی دیا گیا۔

**جن (Jinn)**..... اسلام کے مطابق جن (لفظی مطلب "چھپا ہوا") نظر نہ آنے والی تاری

روحیں ہیں جنہیں آدم سے دو ہزار سال پہلے تخلیق کی گیا۔ اسلامی مفکرین جنات کے تمدن درجے میان کرتے ہیں: فرشتے، جنات اور انسان۔ نور سے بنائے گئے فرشتے خدا سے قریب ترین ہیں۔ فرشتوں اور انسانیت کے درمیان وسیلہ کا کام دینے والے جنات ایک اطیفہ مادے یا اشیاء اقلیم میں رہتے ہیں۔ انسانوں کی طرح وہ بھی ذہانت اور آزاد ارادہ رکھتے ہیں۔ اپنے ان کی نجات ممکن ہے۔ اسی لیے قرآن میں کئی جگہوں پر جن و انس و نبیوں کو مخاطب کیا گیا۔ اسلامی روایت کے مطابق جنات کے ایک نولے نے رسول اللہ کو قرآن کی تلاوت فرماتے سناتے تو ایمان لے آئے۔ جس جگہ آپ نے جنات کے قائدین سے ملاقات کی اور ان سے بیعت لی، بعد ازاں وہاں ایک مسجد تعمیر کی گئی۔

اسلام کا شیطان ابلیس آدم کو بجدعے سے انکار پر فرشتے سے ہن بننا۔ ابلیس اور دیگر ہم خیال فرشتوں کو ان کے عبیدوں سے بر طرف کر دیا گیا۔ ابلیس اور جنات بہشت بدر بھوئے اور بعد میں بدر و حسن بن گئے (ان میں ابلیس کے کچھ بیٹے بھی شامل تھے) خدا کی حضوری سے نکالے جانے پر سابقہ فرشتوں نے برائی کی راہ اپنائی۔ الف لیلہ ولیلہ میں انسانوں کے دوست جن کی ایک مثال ملتی ہے۔ اللہ دین اپنا جادوئی چراغ رکڑ کر اسے ظاہر کرتا ہے۔

### حضوری کا فرشتہ (Angel of Presence)

(Angel of Presence)..... حضوری کا فرشتہ متعدد اور غیر مخصوص کرداروں میں دکھائی دیتا ہے۔ مثلاً کتاب یوبل (Books of Jubilees) کے مطابق حضوری کے فرشتے نے موسیٰ کو مکاشفہ بتایا۔ اگرچہ تعداد میں تغیر ملتا ہے، لیکن روایت کے مطابق ان کی تعداد بارہ ہے۔ ولیم بلیک نے اپنی نظم "ملشن" میں حضوری کے سات فرشتوں کا ذکر کیا۔

### حافظہ (Hafaza)

..... حفاظ اسلامی فرشتے ہیں جو انسانوں کو جنات اور دیگر بدر و حسن سے محفوظ رکھتے ہیں۔ روایت کے مطابق ہر شخص کے ساتھ چار حفاظہ ہیں۔ دو دن کے وقت اور دو رات کو پھرہ دیتے ہیں۔ کہا جاتا ہے کہ لوگ جمیٹ پٹے کے وقت سب سے زیادہ غیر محفوظ رہتے ہیں، کیونکہ ان اوقات میں پھرے داروں کی شفت میں تبدیل کے ہونے کے باعث جنات ایک

وہ عمل کرتے ہیں۔ یہ چار فرشتے انسان کے نیک اور بد اعمال کا ریکارڈ بھی رکھتے ہیں۔ روز قیامت یہ اعمال نامہ بطور ثبوت استعمال ہوگا۔

**حوریں (Houris)** حوریں خوبصورت آسمانی دو شیزار میں ہیں جو جنت میں اہل ایمان کے لیے بطور انعام تخلیق کی گئی ہیں۔ مفترضت یا فتن لوگوں کی ان رفتہاؤں کا ذکر قرآن مجید میں تعدد ہجھوں پر آیا ہے۔ کچھ مفسرین کے خیال میں یہ دفور جذبات کی علامت ہیں۔ ہندو مت میں اپسرا میں ان کی ہم مقام ہیں۔

**خداوند کا فرشتہ (Angel of the Lord)**..... یہودی - عیسائی صحائف میں خداوند کے فرشتے کا ذکر اکثر ملتا ہے۔ بالکل کے ابتدائی صفات میں خدا کی موجودگی کا حوالہ دینے کے لیے ہوتا ہے۔ یہ مفہوم میں دیو ہندو مت اور بدھ مت کے شرم دیو ہوتا ہیں۔ دوسرے مفہوم میں دیو وحدت الوجود (Theosophy) کی فرشتوں نما ہستیاں ہیں جنہوں نے معاصر نئے عہد کی میکائیل یا جبرائیل۔ کچھ ہجھوں پر وہ صوت کا فرشتہ بھی ہے۔

**دیو (Devas)** ..... "دیو" کی اصطلاح کے دو مختلف مطلب ہیں اور دونوں کا تعلق معاصر علم الملائکہ سے نہ تھا۔ پہلے مفہوم میں دیو ہندو مت اور بدھ مت کے شرم دیو ہوتا ہیں۔ دوسرے مفہوم میں دیو وحدت الوجود (Theosophy) کی فرشتوں نما ہستیاں ہیں جنہوں نے معاصر نئے عہد کی باعث الطیبیاتی ثناوت کے نظریہ دنیا سے مطابقت اختیار کر لی۔

ہندو اور بدھ مت کے دیو: تقریباً 1500-1000 قبل مسیح میں ہندو رہبیوں کے ایک گروہ نے شہلی کوہستانی دروں کے راستے ہندوستان پر حملہ کیا اور اصل تہذیب کے تمام ریکارڈ زیادہ کرتے ہوئے شہلی ہندوستان میں یو دو پاش اختیار کی۔ ان حملہ آ دروں لیجنی آریاؤں کا نظریہ دنیا بعد ازاں ہندو مت کی صورت اختیار کرنے والے نکلنے نظر سے بہت مختلف تھا۔ مگر تبدیلیوں کے علاوہ دیوک عبادات خانے کے مرکزی دیو تاؤں کی جگہ نئے دیو تاؤں نے گئے۔ تاہم، سابقہ روایات کو برقرار رکھنے کے لیے ہندو مت کے رقباں کے باعث دیوک دیو تاؤں نے کمتر درجے کے نام

دیوبناؤں کی صورت میں خود کو قائم رکھا، جنہیں دیوبناؤں کا نام دیا گیا۔ پرانوں جیسے ہندو سماں میں دیوبناؤں کا تصور مغرب کے فرشتوں کے مقابلے میں ابھی زیادہ تجھیہ ہے۔ باس ہم سچھ دیوبناؤں کی بھی اعلیٰ دیوبناؤں کے لیے قاصد کے فرائض انعام وینے کے باعث فرشتوں جیسے نظر آتے ہیں۔ دوسری طرف ابتدائی بددہست نے دیک بٹ خانے کے قدیم ہبودوں پر یقین قائم کھا لیکن نروان کے حصول میں ان کے کردار سے انکار کیا۔ چنانچہ (بعد کے ہندوست کی فطرت) مادیک دیوبناؤں کے حصول میں ایسا کردار ادا کرنے لگے جس کا موازنہ مغرب کے فرشتوں کے ساتھ کیا جاسکتا ہے۔

یہ دور کے دیوبناؤں کی دیوبناؤں کو فطرت کی قوتوں کے ساتھ منسوب کیے جانے کے باعث انیسویں صدی میں "دیوبن" کی اصطلاح ایسی روحانی مخلوقات کے لیے استعمال کی گئی جنہیں ظاہری دنیا پر قادر اور اس کا خالق سمجھا جاتا تھا۔ وجدانیت پرستوں (Theosophists) نے یہ بھی اصرار کیا کہ مشرق کے دیوبناؤں کے فرشتوں جیسے تھے، لیکن ان کے ونکائف کہیں زیادہ تھے۔ بالخصوص دیوبنی قوتوں کی گجرانی کرتے ہیں اور طبعی میدان کے ساتھ ساتھ اندر وہی میدانوں میں بھی اشکال ہنانے کے ذمہ دار ہیں۔ اس تھیوڑی کے مطابق روحانی ارتقا کی دو انگ را ایس موجود ہیں۔ ایک سلسلہ معدنیات، حیوان اور انسان سے ہوتا ہوا آگے جاتا ہے۔ دوسرا سلسلہ ارواح عناصر کا ہے جو پریوں سے ہوتا ہوا فرشتوں (دیوبناؤں) تک اور آگے جاتا ہے۔ دیوبناؤں والے سلسلے میں موجود ہستیاں اشکال تخلیق کرنے کی ذمہ دار ہیں جس کے باعث دیوبناؤں کو روحانی ترقی پانے میں مدد ملتی ہے۔

دیوبنی وقت ہمارے اردو گرم رہتے ہیں۔ اس کی وضاحت ارتعاش کی مختلف شرحوں سے ہوتی ہے: دیوبناؤں ہمیں دکھائی نہیں دیتے کیونکہ وہ ارتعاشات کی ایک ہائل اور اک شرط پر وجود رکھتے ہیں۔ جیسے ایک کتنے کی ہائی چیز آوازیں جو انسانی کانوں کے لیے قابل تمیز نہیں۔

**دیوبناؤ (Devadasi)** ..... دیوبناؤی یا دیوبنی داسی کا افظی مطلب دیوبناؤی کی خادمہ ہے۔ بنیادی طور پر اس سے ناچتے والی لڑکیاں مراد ہیں جو ہندو مندروں کے ساتھ مسلک تھیں۔

بعد میں یہ اصطلاح فاٹھ یا کسی کی متراff دین گئی کیونکہ متعددوں میں جسم فروٹی ہوا کرتی تھی۔ آسمانی رقصاؤں کو بھی دیوداکی کہتے ہیں اور یہ اپسراکی ہم محنی ہے۔

**ڈوبل (Double)**.....فارس کا سرپست یا محافظ فرشتے۔ قدیم دور میں ہر قوم کا مقدر اس کے نمائندہ محافظ فرشتے کے افعال سے تعین ہوتا تھا۔ فرشتے خدا کا تقرب حاصل کرنے کی خاطر آپس میں جنگ وجد کرتے اور یوں زیر بحث قوسوں کے مقدار کا فیصلہ ہوتا تھا۔ ایک مرتبہ اسرائیل کا محافظ فرشتے جبراائل اسرائیل کی تباہی کے الہی ارادے کی مخالفت کرنے کے باعث تقرب کھو بیٹھا۔ اس کی کوششوں کے باعث ہی اسرائیل کامل طور پر تباہی سے محفوظ رہا اور پھر ایک یہودی اشراف قید کر کے باہل یجائے گئے۔ جب اندر ونی حلقة میں ڈوبل کو جبراائل کی جگہ سنبھالنے کی اجازت ملی۔ اس نے صورتحال سے فوری فاکدہ اٹھایا اور جلد ہی زمین پر بہت سا علاقہ فارس کے قبضہ میں کروادیا۔ پانچویں تا تیسرا صدی قبل مسیح کے دوران فارسی سلطنت کا عظیم پھیلاو ڈوبل کی کارروائیوں سے ہی منسوب کیا گیا۔ تاہم، وہ اپنے عہدے پر صرف اکیس روز تک قائم رہا۔ آخر کار جبراueil نے خدا کو منایا، اپنی اصل حیثیت واپس لی اور پر عزم ڈوبل کو باہر نکالا۔

**ڈومینیونز (Dominions)**.....یہ غالباً ہستیوں کی پہلی اقلیم ہیں جنہیں کائنات کے روزمرہ امور نمائے میں آزاد مرضی استعمال کرنے کا حق دیا گیا۔ ڈایونی سکس کہتا ہے کہ یہ اقلیم "فرشوں کو منضبط" کرتی ہے۔ خدا انہی کے ذریعہ رحمت بھیجتا ہے۔

**ڈیمون (Daemon)**....."روح" کے لیے یونانی اصطلاح۔ انگریزی کا لفظ Demon اسی سے مشتق ہے۔ یہ ایک توحیدہ اصطلاح تھی جو ایک سے زائد جسم کی روحانی ہستی کے لیے استعمال کی جاسکتی تھی۔ انجام کاری یا ان غیر مرثی روحوں (خیر انگلیز اور شر انگلیز) کے ساتھ شملک ہو گئی جو خدا اور انسانیت کے درمیان آسمانی خلافوں میں رہتی تھیں۔ یہ ہستیاں دنیا سے اوپر آسمان، زیر یہیں اور بالائی خطوں کے درمیان پرواز کرتی اور انہیں ملانے کے لیے ایک طرح سے محافظ

فرشوں کے فرائض انجام دیتی تھیں۔ ذاتی شناساروں کی حیثیت میں ڈیمون کا یونانی تصور ایسے ہی نظریات سے مأخوذه تھا جو مشرق قریب میں مقبول عام تھے۔۔۔ یونانیوں سے بالبیوں اور مصریوں سے فارسیوں تک۔ کبھی کبھی کوئی ایک مرکزی روح سرکردہ اصول (سرچشمہ) بن گئی اور افلاطون کا نقش اولیں کہا جاتا تھا۔ ذات کی انسانی صورت، ایک داخلی رہنماء۔ افلاطون نے ستراط کے ڈیمون کو اس کی تیک روح بتایا۔ شبیری یا آواز کے طور پر آشکار ہوتے والی اس روح نے فلسفی شخصیات کا مسوں سے روکا اور شخصیات کا م کرنے پر ابھارا۔

قدیم افلاطونی مکالمات میں ڈیمون کا ذکر محبت کے ساتھ تعلق کے حوالے سے بھی آتا۔ ستراط کے مطابق ایروس جیسے محبوب نہیں بلکہ عاشق کو راغب کرنے والی روح ہے جو اسے الہی دیوارگی عطا کرتی ہے۔ ایروس قاتی اور نہ ہی لا قاتی ہے، بلکہ یہ ایک روح ہے جو انسانوں اور دیوتاؤں کے مابین پیغامات کا تبادلہ کرتی ہے۔ اسے "عقلیم روح"۔۔۔ ڈیمون۔۔۔ کہا گیا۔ پلوٹارک کی بیان کردہ کائنات میں ڈیمونز کا کردار کافی اہمیت کا حال تھا۔ اس نے انہیں دیوتاؤں اور انسانیت کا درمیانی وسیلہ قرار دیا اور یہ انسانی زندگی کے امور میں بھی دخل دیتے تھے۔ اس کے خیال میں کچھ ڈیمون شرائجیز تھے۔

قدیم یہودی فلسفی فیلو نے کہا کہ ہوا غیر مادی روحوں کا مسکن تھی۔ اس نے ان روحوں کو ڈیمون کا نام دیا۔ جب عبرانی مخالف کا عبرانی سے یونانی زبان میں ترجمہ ہوا تو متزلجمین نے بد سہی طور پر عبرانی لفظ *malakh* (فرشتہ، قاصد) *daemon* کے ترجمہ میں استعمال کیا۔ ہم، یونانی اصطلاح کی وجہی اور اخلاقی ابهام کی وجہ سے متزلجمین نے قاصد کے لیے یونانی لفظ *angelos* کو ترجیح دی۔

**ڈیمی ارج (Demiurge)**۔۔۔ یہ شرائجیز روح آرکن کا سردار ہے جس نے غناستی نظام فلک کے مطابق دنیا تخلیق کی۔ غناستیت ہیلیڈیائی میڈی ٹریمیٹھن دنیا میں ایک غالب مکتبہ فلک تھا جس نے پاگان ازم، عیسائیت اور یہودیت پر اثرات مرتب کیے۔ غناستی داستان تخلیق کے مطابق خرائجیز روحانی ہستیوں (ایونز) میں سے ایک سو فیا (جو خالص روحانی مسکن پلیٹر و ما میں رہتی ہے)

نے نادانستہ طور پر ایک لور گھٹی..... جسے اکثر Yaldaboth کہتے ہیں..... تخلیق کردی جس نے ہماری مادی دنیا بنائی۔ Demiurge قرار دیے گئے اس شرائیگزد یوتا نے روحوں کو طبی دنیا میں پھسانے کی خاطر انسانی جسم بھی بنایا۔ تاہم، ہمارا اصل وطن پلیر و ما ہے۔ آرکنزیمیں اس کی طرف بڑھنے سے روکتے ہیں۔ غناستی عیسائیت کا ایک معیاری مسلک یہ تھا کہ یہواہ (عہد نامہ حق کا خداوند) اور شرائیگزد Demiurge ایک ہی ہیں۔ حاسد، مختتم خدا اور رحیم یوسع مسیح کی تعلیمات کے درمیان تفاوت کی نشاندہی کرتے ہوئے غناستیوں نے زور دیا کہ کچھ ایک استاد تھا جسے پلیر و ما سے بھجوایا گیا تاکہ وہ ہمیں ہمارے اصل وطن تک پہنچنے کی راہ بتابے۔

**رازِ محل (Raziel)**..... اسے "خدا کا راز" اور اسرار کا فرشتہ" بیان کیا جاتا ہے۔ قبائل میں رازِ محل کا ذکر قدس Sefiroth میں سے دوسرے، Cochma کی جسم کے طور پر ملتا ہے۔ وہ کتاب رازِ محل کا مصنف بھی ہے (ویکیپیڈیا "رافیل")۔ روایت کے مطابق رازِ محل نے یہ کتاب آدم کو دی ہے اتحام کا رحاسد فرشتوں نے چہا کہ سندھر میں پھینک دیا۔ تب خدا نے گھرے سندھر کے فرشتے را ہاب کو وہ کتاب واپس لانے اور آدم کے حوالے کرنے کا حکم دیا۔ یہ کتاب پہلے خون اور پھر نوح کے پاس گئی۔ کہتے ہیں کہ توہ نے کشتی بنانے کا طریقہ اسی میں پڑھا۔ بعد ازاں پادشاہ سلیمان کو اس کے ذریعے جاریہ کا علم حاصل ہوا۔

**راشتہ (Rashnu)**..... زرتشت مت کے قدیم مذہب کے مطابق راشنو وہ فرشتہ ہے جو بہشت کی جانب جانے والے پل پر کھڑا ہے۔ وہ نئے مرنے والوں کی روحوں کے جنت میں داخل ہونے کے اہل یا انہیں ہونے کا فیصلہ کرتا ہے۔ راشتو ہر شخص کی زندگی پر غور و تکر کرنے میں تین دن گاتا اور طلائی ترازو میں روح کو توالتا ہے۔ وہ اہل لوگوں کو پل پار کرنے میں مدد دتا ہے۔ ویکرنا اہل لوگوں کو مدد نہیں ملتی اور وہ پل کو تکوار کی دسار جیسا باریک پاتے ہیں۔ پل کو پار کرنے کی کوشش میں وہ نیچے گر جاتے اور شیطانوں کے ہاتھوں افیت سہتے ہیں۔

**رافیل (Raphael)**..... ایسے چند فرشتوں میں اسے ایک جن کا ذکر باہمی داستان میں نام

کے ساتھ آیا ہے۔ اس نام کا لفظی مطلب "خدا سے شفایافت" یا "چمکتا ہوا شافی" بتا ہے۔ عبرانی میں Rapha کا مطلب علاج کرنے یا شفا دینے والا ہے۔ وہ شفا کے فرشتوں کا حکر ان ہے۔ عموماً اسے ناگ کی شبیہ کے ساتھ منسوب کیا گیا۔ رافیل پہلی مرتبہ کتاب توبت میں ظاہر ہوا جہاں وہ بھیس بدلت کرتوبت کے بیٹے کے ساتھ سفر کرتا ہے۔ اس نے تو یا اس (جس نے بہت بڑی محفل پکڑی تھی) کو بتایا کہ محفل کے ہر حصے کو کیسے استعمال کرتا ہے۔ "دل، جگر اور تگی مفید ادویات کے لیے ضروری ہیں۔" سفر کے اختتام پر رافیل اصل صورت میں سامنے آیا۔ "سات مقدس فرشتوں میں سے ایک" کے طور پر جو خدا کے تخت کی حفاظت کرتے ہیں۔ ایک کہانی کے مطابق رافیل نے ہی سیلا ب عظیم کے بعد نوح کو طلب کی ایک کتاب دی، جو شاید مشہور Sefer Raziel (راز محل فرشتے کی کتاب) تھی۔ وہ شفایابی کے فرشتوں کا حکر ان ہونے کے علاوہ سورج کا نائب السلطنت، Virtues طبقے کا سردار، جنوب کا حاکم، مغرب کا محافظ، دوسرے آسمان کا بادشاہ، شام کی ہواؤں کا حکر ان، باخ عدن میں شجر حیات کا محافظ، استغفار کے چھ فرشتوں میں سے ایک اور دعا، محبت، سرست اور روشنی کا فرشتہ بھی ہے۔ اسے سائنس اور علم کا فرشتہ اور اخلاق کو بچانے والا بھی بتایا گیا۔ رافیل کی تصویر کئی عموماً تو یا اس کے ہمراہ کی گئی جو کتاب توبت کا مرکزی کردار ہے۔ بوئی چیلی، بورین، کیرلانڈ ایو، ٹیشمن اور ریبراٹ نے اس کی تصاویر بنائیں۔

**رامیل (Ramiel)** ..... برق و باراں کا سردار فرشتہ۔ اسے حشر کے دن حساب کتاب کے لیے آنے والی روحوں کا ذمہ دار ہنا یا گیا ہے۔ البتہ حنوك (Enoch) کی تحریروں میں وہ ایک مقدس اور تزلیل یافتہ فرشتہ ہے۔ ملٹن نے "ہیراڈ انڈ لاست" میں اس کا ذکر کیا۔

**راہاب (Rahab)** ..... تالموں میں راہب کا ذکر سندھ کے فرشتے کے طور پر آیا ہے۔ عبرانی میں اسے sar shel yam یعنی قدیم سندھ کا بادشاہ بھی کہتے ہیں۔ اسے یہ القابات تخلیق کے دوران کا رنائزیشن کی وجہ سے دیے گئے۔ یہودی روایات میں یہ کارنا میں بیان کیے گئے ہیں۔ کہانی کے مطابق خدا کرہ ارض کی جگہ بنانے کی خاطر کائنات کے بالائی اور زیریں پانیوں کو الگ الگ کر



"باغی فرشتوں کی تاریخ؛ ملٹن کی پیراڈ انسکی بنیاد پر تصویر کشی ایجاد کیا گیا۔"

ربا تھا۔ اسے مدد کی ضرورت محسوس ہوئی اور راہاب کو دنیا کا سارا پانی پینے کو کہا۔ راہاب نے کم عقلی کا مظاہرہ کرتے ہوئے انکار کر دیا اور خدا نے اسے مار دیا۔ بدستی سے اس کی لاش سے شدید تعقیب اٹھنے لگا اور کرہ ارض پر کوئی بھی اسے برداشت نہ کر پایا۔ چنانچہ خدا نے راہاب کی لاش مندر کی سہرا آئی میں رکھ دی۔ تاہم، بعد کی ایک دنیا بیت کے مطابق راہاب کسی طرح دوبارہ متحرک ہو گیا اور پھر گڑ بڑ کا باعث ہنا۔ اس نے موی کی راہ روکنے کی کوشش کی اور دوبارہ خدا سے سزا پائی۔

**رگوئیل (Raguel)** ..... لفظی مطلب "خدا کا دوست"۔ کتاب حنوك (Enoch) کے مطابق رگوئیل ایک رجیس الملائک ہے جس کا کام دیگر فرشتوں کے طرز عمل پر نظر رکھتا ہے۔ اسے زمین کا فرشت اور دوسرے آسمان پر ایک محافظ بھی بتایا جاتا ہے۔ خیال ہے کہ وہ حنوك کو آسمان پر لے کر گیا۔ غناستیت میں رگوئیل کو ایک اور اعلیٰ مرتبہ فرشتے خصلیس کا ہم مقام بتایا گیا۔ اس اعلیٰ ربے کے باوجود کسی غیر متوقع وجہ سے 745ء میں رومان کلیسیا نے رگوئیل کو ملعون کیا۔ تاہم، عمومی سطح پر بات کی جائے تو رگوئیل کا درج کافی بلند ہے۔ یوحننا عارف کے مکاشفہ میں بھی اس کا ذکر آیا۔

**روح القدس (Holy Ghost)** ..... پرنسپل اور کیتوں کو دنوں تم کے عیسائیوں کے ہاں میلیٹ کا تصور ملتا ہے۔ یعنی خدا کے تین پہلو: باپ، بیٹا اور روح القدس۔ روح القدس خدا کا تخلیق کردہ فرشتہ نہیں، لیکن اس کا برابر راست انتہیار ہے۔ اگرچہ نظری اعتبار سے یہ بات واضح ہے، لیکن عملی طور پر روح القدس خود کو فرشتوں والے انداز میں ہی ظاہر کرتا ہے۔

مثالاً انجیل میں یسوع اپنے شاگردوں کو بتاتا ہے کہ روز حساب کو پوچھ گئے کے متعلق پریشان نہ ہوں۔ اس نے زور دیا کہ "جب تم کو یجا کر جو والہ کر دیں تو پہلے سے فکر نہ کرنا کہ ہم کیا کہیں، بلکہ جو کچھ اس گھری تھیں بتایا جائے وہی کہنا کیونکہ کہنے والے تم نہیں بلکہ روح القدس ہے۔" (مرقس 13:11) اس قسم کی روحانی احادیث کو عموماً فرشتوں سے ہی منسوب کیا جاتا ہے۔

**رجیس الملائکہ (Archangels)** ..... یا سردار فرشتے۔ اس اعلیٰ ربے کی منتبلی میں چار،

چھ سات یا نو فرشتے شامل ہے۔ کتابِ مکافہ کے مطابق سات رئیس الملائکہ خدا کے حضور کھڑے رہتے ہیں۔ میکائیل، گابریئل (جبرائیل) اور رافیل کو عموماً سات سردار فرشتوں میں شامل سمجھا جاتا ہے، جبکہ دیگر چار کی شناخت ممتاز ہے۔ ممکنہ اسمیدوار Uriel، Raguel، Zadkiel، Remiel، Anaël، Sarraqael چار کو شناخت کیا، اور صرف دو کے نام دیے، یعنی جبریل اور میکائیل۔ ڈایونی سعیں کے مطابق رئیس الملائکہ "الوہی فرمان لیجانے والے قاصد" ہیں۔ وہ خدا کے پیغامات انسانوں تک لاٹے ہیں اور ملائکہ کے خدائی انتکروں کے پہ سالار ہیں۔ وہ متواتر تاریکی کے بیٹوں کے ساتھ جگ کرتے رہتے ہیں۔ میکائیل اس لڑائی کے مرکزی معمر کے میں موجود ہوتا ہے۔ آرٹ میں رئیس الملائکہ کو عموماً بڑے پروں اور کئی آنکھوں کے ساتھ دکھایا گیا۔ سب سے زیادہ تصویر کشی رافیل، جبرائیل اور میکائیل کی ہوئی۔

**زازادیل (Zazagel)**..... "جلتی ہوئی جهاڑی کا فرشتہ" جس نے حضرت موسیٰ کی زندگی میں نمایاں کردار ادا کیا۔ "موسیٰ بھیڑ بکریوں کو ہنکاتا ہوا بیباں کی پری طرف سے حرب پہاڑی کے نزدیک لے آیا۔ اور خداوند کا فرشتہ ایک جهاڑی میں سے آگ کے شعلہ میں اس پر ظاہر ہوا۔" (خروج، 2:1-3) ززادیل موسیٰ کا معلم اور ان تین فرشتوں میں سے ایک تھا جو اس کی روح کے ہمراہ آسمان پر گئے۔ ززادیل فرشتوں کا ایک استاد بھی ہے جسے ستر زبانیں آتی ہیں۔ وہ چوتھے آسمان کا مرکزی محافظ ہے، البتہ کہتے ہیں کہ اس کا مکن خدا کے پاس ساتویں آسمان پر ہے۔

**زدکی ایل (Zadkiel)**..... لفظی مطلب "خدا کی راتی" اس فرشتے کی متعدد مختلف شاخیں ہیں۔ کتابِ تلمہ (Zohar) کے مطابق وہ سیارہ مشتری کا حاکم اور ان دو سرداروں میں سے ایک ہے جنہوں نے لڑائی میں ہمیشہ رئیس الملائکہ میکائیل کو مدد دی۔ کہتے ہیں کہ اسحاق کی قربانی کے وقت اسی نے ابر ہام کا ہاتھ روکا۔

**زوپھیل (Zophiel)**..... "خدا کا جاسوس" ایک روح جس سے سیمانی رسوم میں ماشراف

دی آرٹ کی دعائیں مدد مانگی جاتی ہے۔ وہ میکائیل کے سرداروں میں سے ایک بھی ہے۔ ملنے نے "پیراڈا نزلاسٹ" میں اس کا ذکر کیا۔

**سات کلیساوں کے فرشتے** (Angels of the Seven Churches)..... کتاب مکاشفہ (عہد نامہ جدید) خطوط پر مشتمل ہے جو روایت کے مطابق ایک فرشتے نے Palmos کے جان کو لکھوائے تھے۔ سات فرشتوں کے ماتحت سات کلیسا ایشیا کے صوبے تھے (یعنی میڈی ٹرینیشن کے مشرق کا علاقہ جس میں سات عیسائی برادریوں کا مرکز تھا)۔ سیفیت چیروم اور متعدد و میکر یونانی فادرز..... یعنی مشرقی میڈی ٹرینیشن دنیا میں کلیسا کے ابتدائی قائمین) اور دیگر مفسرین کو یقین تھا کہ خطوط انہی سات فرشتوں کے نام تھے۔ جان نے ان ہستیوں کو سات ستاروں کے طور پر بیان کیا جو ستاروں اور فرشتوں کے درمیان سایی تعلق باہم کی پیدا ہیں۔ یہ امر بھی دلچسپ ہے کہ کتاب مکاشفہ میں اور سارے عہد نامہ جدید میں angel کی اصطلاح سے کوئی مافوق الارض ہستی مراد ہے۔ تاہم، اس کہانی میں angel کی اصطلاح کے مفہوم کے بارے میں ابہام پیدا ہوتا ہے۔ بہت سے لاطینی فادرز اور متعدد جدید مفسرین کے خیال میں جان کی مراد بیش پاراہنما سے تھی، نہ کفرشته سے، کیونکہ صرف انسانوں کو یہ کسی تنظیم کی خوبیوں اور کوتاہیوں کا ذمہ دار قرار دیا جاسکتا ہے۔ البتہ مکاشفاتی (Apocalyptic) ادب میں فرشتوں کو کلیساوں کے ساتھ شناخت کیا جانا نظر نہیں آیا۔

-**ساری ایل یا سراائل** (Sariel) ..... دیگر تنظیم Zerachiel، Suriel اور Sarael کتاب خونک کے مطابق اصل سات رئیس الملائکہ میں سے ایک۔ اس کے نام کا الفاظی مطلب "خدا کا حکم" بتاتا ہے۔ وہ خدا کے احکامات کی نافرمانی کرنے والے فرشتوں کے انجام کا ذمہ دار ہے۔ وہ میثراں کی طرح حضوری کا پادشاہ اور رائل کی طرح شفایا بی کافرشتے بھی ہے۔

**سامائل** (Samael) ..... "زہر کا فرشتہ" اسے یہ اور بد دونوں خیال کیا جاتا ہے۔

پانچوں آسمان کا حکمران ہے۔ "یوحنا عارف کامکاشف" میں اس کا ذکر "ایک بڑا الٰل از دہا" کے طور پر آیا۔ جس کے سات سروں سینگ تھے اور اس کے سروں پر سات تاج۔ اور اس کی دم سے آسمان کے تھائی ستارے کھینچ کر زمین پر ڈال دیے تھے۔ وہ موت کا فرشتہ بھی ہے جسے خدا نے موسیٰ کی روح قبض کرنے بھیجا۔ ربائی ادب میں سامائل کو شیطانوں کا سردار اور موت کا فرشتہ قرار دیا گیا۔

**سروش (Saraosh)** ..... زرتشت مت میں یہودی - یہسائی روایت کے رجیس الملاک کے ہم رتبہ ایشا سپیخا میں سے ایک۔ سروش نے دنیا کو حرکت دی اور موت کے بعد بھی فرشتہ روح کو لے کر جاتا ہے۔ ایک روایت کے مطابق سروش ہر رات کو کرہ ارش پر تشد و اور غصب کے شیطان کا تعاقب کرتے ہوئے زمین پر آتا ہے۔ مانی مت میں (جوز رشتہ مت، غاصطیت، یہسائیت اور بت پرستی کا ملحوظہ ہے) سروش "اطاعت کا فرشتہ" ہے جو مرنے والوں کی روحوں کا موازنہ کرتا ہے۔

**سزا کا فرشتہ (Angel of Punishment)** ..... صحائف پر مخصوص یہودی تفاسیر کے مطابق سزا کے فرشتے مندرجہ ذیل ہیں: Makatiel، Shoftiel، Lahatiel، Kushiel، Amaliel، Rogziel، Puriel، Pusiel، Hutriel اور Mashit، Hasmed، Hanah۔ ایریل جہنم میں سزاوں کا گھر ان ہے۔ دیگر ذرائع کے مطابق موسیٰ کی طاقت سزا دینے والے پانچ فرشتوں سے ہوتی ہیں: Kezel، Af،

وی بالترتیب غصے، دہشت، جاہی اور بر بادی کے فرشتے ہیں۔

**سوفیا (Sophia)** ..... اگر تصویر کو سامنے رکھ کر بات کی جائے تو فرشتے اکثر نسوانی نظر آتے ہیں۔ مگر روایتی طور پر انہیں بے جنس یا نہ کر قرار دیا گیا۔ یونانی زبان میں سوفیا کا مطلب دانش ہے۔ یا اس آشٹی کی ایک واضح مثال ہے۔ یونانی اور عبرانی دو قومی زبانوں میں لفظ کا مفہوم مؤنث ہے، اور قدیم یونانی و عبرانی انداز گلگر میں کبھی کبھی دانش کو شخصی روپ میں تصور کیا گیا۔ یہ سوی عہد کی

اہنگی صدیوں کے دوران غنا اعلیٰ تحریک میں سوفیا کو داستان تخلیق میں مرکزی کردار حاصل ہو گیا۔ غنا طبعیوں کے مطابق اہنگی میں صرف ایک نہایت لطیف روحانی اقلیم پلیبر و ماتھی جس پر الیون نامی اعلیٰ روحانی ہستیوں کا اختیار تھا۔ زیادہ تم مصنفوں نے سوفیا کو سب سے نچلے درجے کا ایون بتایا۔ غرور یا حادثے کے تحت سوفیا نے ایک شر انگیز ہستی کو جنم دیا جس میں سے طبعی دنیا پیدا ہوئی۔ ایک جمل جس میں الوہی چنگاگاریاں انسانوں میں جلوہ گر ہوئیں۔ انسانیت کا مقصد اپنی الوہی میراث کو بیدار کرنا اور پلیر دمائیں اپنے اصل مسکن کی جانب اوٹا ہے۔

**سیرافیم (Seraphim)**..... محبت، نور اور آگ کے فرشتے۔ Choirs کے سلسلہ مراتب میں ان کا درجہ سب سے بلند ہے اور یہ خدا کے تخت کی حفاظت کرتے ہیں۔ سیرافیم مسلسل جم سراہی کے ذریعے خدا سے اپنی محبت کا انہیمار کرتے رہتے ہیں۔ عبرانی روایت میں سیرافیم ہر وقت "کدوش، کدوش کدوش" (پاک، پاک پاک ہے رب الافواح، ساری زمین پر اس کی شان قائم ہے) کا اور دکرتے ہیں۔ سیرافیم خدا سے قریب ترین ہستیاں ہیں، لہذا انہیں محبت کی آگ میں "سوزان" بھی کہا گیا۔ سیرافیم، کرویتم اور تھرونز (Thrones) کی تین منڈلیاں انسانی تغازعات بدولت ہم اپنے دلوں میں متواتر محبت کا تجربہ کرتے ہیں۔ ان کی وجہ سے انسان الوہی محبت کی آگ میں جلتے ہیں۔ عہد نامہ حقیق میں سیرافیم کا ذکر کرنے والا واحد مصنف سعیاہ ایک روایا کے متعلق ہاتا ہے۔ اس نے خدا کے تخت کے اوپر چلتے ہوئے فرشتے دیکھنے کا ذکر کیا ہے۔ اس کے علاوہ کنتی (21:6) میں بھی "آتشیں سانپوں" سے سیرافیم مراد لیے جاسکتے ہیں۔ کتاب حنوک کے مطابق سیرافیم کے چھ پر اور چار چھرے تھے۔

**سیپھروٹ (Sephiroth)**..... سیپھروٹ ایک الوہی مکاشٹے کا ناماندہ ہے جس کے ذریعے خدا نے کائنات تخلیق کرنے کے دوران اپنی ہستی کو آشکار کیا۔ یقین کیا جاتا ہے کہ خدا نے اپنی ہستی میں سے دس بنیادی عقول کو صادر کیا، اور ہر عقل اس کے ایک وصف کی نمائندہ تھی۔ یہودی تصوف

قبال کے مطابق ان دس حقیقی قوتوں نے کائنات پر حکومت کی اور اسے متشکل کیا۔ ان کا موازنہ افلاطونی طاقتیں یا عقول کے ساتھ کیا جاسکتا ہے۔ قبال میں دس مقدس سفیرات ہیں جو خدا کے دائیں پہلو سے صادر ہوئے، جبکہ دس غیر مقدس سفیرات کا ظہور باعیں پہلو سے ہوا۔ یقین کیا جاتا ہے کہ خدا سفیرات کو اپنی کتر تخلیق کے ساتھ رابطے کے لیے بطور وسیلہ استعمال کرتا ہے۔ سفیرات کے نام عموماً یہ ہتائے جاتے ہیں:

خدا کی مشا اور سوچ (Kether)

کائنات کے لیے خدا کا منصوبہ (Hokmah)

خدا کی ذہانت (Binah)

الوہی محبت (Hesed)

الوہی انصاف (Gevurah)

الوہی رحم (Rahamin)

پاسیداری یا البدیت (Netsah)

الوہی جلال (Hood)

ہر قتل میں خدا کی مرضی کی بنیاد (Yesod)

خدا کی حضوری (Shekinah)

اس کے علاوہ شخصی صورت کے حامل فرشتوں میں مندرجہ عظیم سفیرات ہیں: جنائز، رازِ عقل، زدکی ایل، کماٹل، سیرافیم، میکاٹل، ہانٹل، رافل، جبراٹل۔ سولہویں صدی کے مفسر Isaac ha-Cohen سات میں سے صرف پانچ کو "معتبریت" ملی۔

سیماڑزا (Semyaza)..... تزلیل یا نتہ بربے فرشتوں کا سربراہ جو دیگر 200 فرشتوں کو ساتھ لے کر انسانوں کی عمر توں سے مجاہدت کرنے آیا۔ کتاب حنوك کے مطابق ان فرشتوں نے انسانوں کو کامیکس جیسے ہنر سکھا کر گنہگاری کی جانب مائل کیا اور ہتھیار بنانے کی حوصلہ افزائی

کرنے کے ذریعے جگ و جدل کو فروغ دیا۔

**شیطان (Satan)**..... شیطان کا نام اصطلاح Satan سے مشتق ہتایا جاتا ہے جو " اختلاف " کا مشبوم رکھتی ہے۔ روایتی بیان کے مطابق وہ بالا صل ایک فرشتہ تھا لیکن خدا کی حکم عدوی کا مرکب ہونے کے باعث اپنے پیروکاروں سمیت بہشت سے نکلا گیا۔ بہت سی نہیں روایات اور اسطوریات میں اس کا ذکر موجود ہے۔ اسی ملعون فرشتے نے جان ملش کو " پیر اڈا نہ لاست " تکھنے کی تحریک دیا۔

شیطان شر کی جسم کی نسبت ایک مجرد تہستی زیادہ معلوم ہوتا ہے۔ عبرانی محاائف (عہد نامہ حقیق) میں وہ ایک شخص، ایک اوہی نمائندہ ہے جو انسانی یا ملکوئی خصوصیات اختیار کر سکتا ہے۔ وہ انسانوں (مثلاً ایوب) کے ایمان کو آزماتا ہے، البتہ خدا کو شیطان کی شر انگیزی کی حدود متعین کرنے کا اختیار حاصل ہے۔ عہد نامہ جدید میں یہ شیطان جسم Devil بن گیا اور اثر دے یا عفریت کے طور پر پیش ہوا۔ شیطان کی طاقت کو تسلیم کر لینے کے باوجود وہ بدستور تخلیق کا شخص ایک حصہ ہی رہا: وہ خدا پر غالب نہیں آ سکتا اور خدا کے زیر اختیار ہے۔ درحقیقت اگر اس کی طاقت خدا کی حاکیت کو براہ راست چیلنج کر سکے تو وحدانیت کی تہہ میں موجود اصول باطل ہو جاتا ہے۔



انیسویں صدی کے درماؤں کی شیطان کا نقش اولیں،  
از تھامس لینڈسیر (1831ء)۔

یہودیت اور مسائیت میں خیر اور شر کی ثانی مختلف کے لیے کوئی تنگائش موجود نہیں (قدیم دور میں شایستہ Dualism) نے فارس کے زرتشت مت، مانویت اور غناطیت میں ترقی پائی)۔

مسائیت میں شیطان کو تحریص دلانے، سزادیئے، ملزم بھرا نے والا اور حزل یا قت فرشتوں کا سردار ہتا گیا۔ خدا کی بادشاہت قائم ہونے پر انعام کارا سے ٹکست ہو گی۔ شیطان کے متعلق متعدد تصورات مسائیت اور اسلام میں ایک جیسے ہیں۔ قرآن میں وہ دھوکہ دینے اور تحریص دلانے والا الشیطان ہے۔ اسے کتر انسانی سرچشمتوں، جسم یا نفس کے ساتھ بھی منسوب کیا گیا۔ وہ بھیں بدل کر انسانوں کو جہاہ کرتا اور انہیں برائی کی جانب لاتا ہے۔ باہمی ادب میں شیطان اور سائب پاہم متبادل ہیں۔ تاہم، تیسری صدی عیسوی میں عیسائی فلسفی اور یکجن نے شیطان اور سائب پ کے درمیان نسبت بھر پور انداز میں قائم کی۔ آنے والی صدیوں میں سائب پ شیطان کا آر کار یا جسم روپ تصور کیا جانے لگا۔ لیکن وہ صرف موت اور شر کی ہی علامت نہیں۔ یہودی اور اسلامی روایات کی لوک کہانیوں میں سینگوں والا شیطان ترخیزی اور جنسیت کے سائل سے ملک ہے، اور ساحری کے ساتھ بھی تعلق رکھتا ہے۔ پورپ بھر میں چڑیوں کی شفنا دینے کی صلاحیتوں کا ذمہ دار شیطان کو قرار دیا گیا۔

دنیا میں شیطان کے کردار نے ادب، شاعری، آرٹ اور موسیقی میں ہمیشہ تخلیقات کو تحریک دلائی ہے۔ شیطان کی زیر زمین بادشاہت کے تخلیقاتی دوروں کے متعدد ہیاتات ملتے ہیں۔ ان کہانیوں میں شیطان کے کردار کا تصور انسانی حالتوں کے فلسفیات نظریات کے عکس کی صورت میں ارتقا پذیر ہوا۔ اگرچہ اسے کہہ ارض پر شر کا ذمہ دار قرار دیا جاتا ہے، لیکن وہ اعلیٰ ترین آرٹیک تخلیقات کو تحریک دلانے کا ذمہ دار بھی ہے۔

**شیم ہازائی اور عزازیل (Shemhazai and Azazel)** ..... یہودیت، مسائیت اور اسلام میں انسانوں کے لیے فرشتوں کی شہوت سے متعلق کہانیاں ملتی ہیں۔ اگرچہ روحانی ہستیوں یا شیطانوں کی انسانوں کے ساتھ جماعت کا بنیادی تصور بہت قدیم ہے، لیکن یہودی اور مسائی تخلیقات کتاب پیدائش کی دو آیات (2:6 اور 4:6) کی پیداوار ہیں جہاں ”خدا کے بیٹوں“

کے "انسانوں کی بیٹیوں" سے جنسی عمل کا ذکر ہے۔ ان انوکھی آیات میں "خدا کے بیٹوں" سے فرشتے مراد یہ گئے۔ رواجی تفسیر کے مطابق یہ خدا کے بیٹے نزول یا فرشتے تھے۔ شیم ہاز ای اور عزازیل کی یہودی کہانیاں بھی اسی سے تعلق رکھتی ہیں۔ اسلام میں یہ کہانی ہاروت اور ماروت کی کہانی کے طور پر اختیار کی گئی۔ اس کے مطابق گناہ سے بچنے میں انسانوں کی ہائلی کے باعث خدا نے دنیا کو ایک سیاہ کے ذریعے تباہ کرنے کا سوچا۔ شیم ہاز ای اور عزازیل ناہی فرشتوں نے خدا کو یاد دلایا کہ فرشتوں نے پہلے ہی اسے انسانوں کے متعلق خبردار کر دی تھا۔ جواب میں خدائے دعویٰ کیا کہ اگر فرشتے انسان جیسے حالات کا سامنا کریں تو وہ بھی انہی کی طرح عمل کریں گے۔ اس چیز پر شیم ہاز ای اور عزازیل فرشتوں کو برتر ثابت کرنے کی خاطر زین پڑ آئے۔

تاہم، وہ فوراً ہی ایک حسین عورت کی خواہش میں جاتا ہوئے اور خوفناک دیوال کے باپ بنے (جو بعد ازاں طوفان میں تباہ ہو گئے)۔ شیم ہاز ای اپنے گناہ پر پچھتا یا اور آسمان سے اثنائیں گیا۔ وہ آج بھی مجمع الکواکب جوزا کی صورت میں دیکھا جا سکتا ہے۔ تاہم، عزازیل نے پچھتا نے سے انکار کر دیا اور آج بھی زمین پر گھومتا پھرتا اور عورتوں کو تزیور پہنچنے اور ہاتا تو سُنکھار کرنے کی ترغیب دلاتا ہے تاکہ وہ انسانوں کو گناہ کی جانب سمجھنے سکیں۔

**عزازیل (Azazel)**..... حنوك کی کتاب کے مطابق ان 200 را ندہ درگاہ فرشتوں کے سرداروں میں سے نیک جوز میں پر انسان عورتوں کے ساتھ مجامعت کرنے آئے (پیدائش، ۶:۲۴)۔ کہا جاتا ہے کہ عزازیل نے انسانوں کو بھیار ہانا سکھائے اور عورتوں کو ہانا سُنکھار کے طریقے بتائے۔ کتاب احبار (Leviticus) میں اس کا نام ملتا ہے۔ وہاں وہ ایک حشم کی صحرائی ہلوق کی صورت میں ظاہر ہوانے والی اسرائیل اپنے گناہوں کی بھیت کے طور بکریوں کی قربانی پیش کیا کرتے تھے۔ ابتدائی اسرائیلیوں کے ہاں کوئی شرائیز شیطانی استیاں موجود نہ تھیں۔ بعد میں عبرانیوں کا تعارف زرتشتی نہ ہب سے ہونے پر ہی یہواہ کے مقابلے میں ایک شرائیز مقابل خدا پیدا ہوا۔ یہودی ریبوں نے عزازیل کو بھی شیطان بتایا۔

**عزرائیل (Izrael)**..... مسلمانوں کا فرشتہ صوت اور چار رسمیں الملائکہ میں سے ایک۔

اس کے خواں سے کافی رنگ برنگ لوک کہانیاں ملتی ہیں۔ مثلاً اسے محبوب قد و قامت والا بیان کیا گیا: ایک پاؤں پوچھتے یا ساتویں آسمان پر جبکہ وسراپل صراط (ہشت اور دوسرے کے درمیان پل) پر نکا ہے۔ اور اگر ساری دنیا کا پانی اس کے سر پر ڈالا جائے تو ایک قطرہ بھی یونچے زمین تک پل پہنچے گا۔ اس نے اپنی ابتداء ایک عام فرشتے کی حیثیت میں ہی کی۔ تاہم، وہ آدم کو ہنانے کے لئے مخفی بھرمنی لانے میں کامیاب ہوا اور موت کا فرشتہ قرار پایا۔ کچھ کے خیال میں عزراٹل کے ماتحت دیگر فرشتے بھی ہیں؛ اور یہ کہ عزراٹل خود صرف چیخبروں کی روحلیں قبضن کرنے زمین پر آتا ہے۔ عزراٹل ان لوگوں کا ایک طومار اپنے پاس رکھتا ہے جس پر ملعون لوگوں کے ناموں کے گرد کالا دائرہ سمجھنا ہے اور نیک و مفتور لوگوں کے نام روشن ہیں۔ جب کسی شخص کی موت کا دن قریب آتا



فیض، دانتے کی ڈیاٹن کامیڈی کے لیے تصویر کشی، از گستا وڈورے (1861-68ء)۔

ہے تو خدا کے تخت کے بیچے درخت سے اس کے نام کا پتاٹوٹ کر گر پڑتا ہے۔ چالیس دن گزرنے کے بعد عزرا نکل کے لیے اس شخص کی روح جسم سے انکال لینا ضروری ہوتا ہے۔

**فراؤشی (Faravashi)**..... زرتشت مت خدا کے قاصدوں کے طور پر فرشتوں کے تصور کا منبع ہے۔ زرتشت مت کا آغاز قارس (جد یا بیان سے ہوا) لیکن موجودہ دور کے زیادہ تر ترشی ہندوستان میں رہتے اور پارسی کہلاتے ہیں۔ اسی روایت میں مرکزی ملکوتی ہستیاں ایشا سمیخا ("مقدس لافانی") ہیں جنہیں رئیس الملائک اور Yazatas یا فرشتوں کہا جاتا ہے۔ ملکوتی ہستیوں کا ایک اور گروہ فراوشی ہیں۔ غالباً وہ بالاصل اچدادی روئیں تھیں، لیکن آہستہ آہستہ انسانوں اور افلاکی ہستیوں کی محافظ روئیں بن گئیں۔ فراوشی انسان کا وہ لافانی جزو بھی ہیں جو زندگی کے دوران آسان پر ہی رہتا ہے۔ کہتے ہیں کہ جب کوئی زرشکی پچ پیدا ہوتا ہے تو اس کا فراوشی بھی زمین پر آتا اور ساری زندگی بطور محافظ فرشتہ عمل کرتا ہے۔ انجام کاروہ موت کی آزمائش سے گزرنے میں مدد دیتا ہے۔

**قیمت (Fate)..... یوتان فیٹھس (Fates)** کو فرشتوں کے نتیجہ خیال کیا جاتا ہے، کیونکہ مقدر کی دیوبیوں اور دیوتاؤں کے قاصد کی حیثیت میں انہیں عموماً پر دل کے ساتھ میش کیا گیا۔ اسطورہ نگار ہسیاڑ کے مطابق ان کے نام ایڑوپوس (ناگزیر)، لاچس (قرص انداز) اور لکھو تھو (کاتنے والی) تھے۔ ان کے یوتانی نام Moirai کا مطلب "حصے" یا "الات کیا گیا حصہ" بتاتے ہے۔ اسطوریات کے مطابق fates انسانوں کی پیدائش کے وقت موجود ہوتی اور ان کا مقدر تنویض کرتی ہیں۔ یہ امر دلچسپ ہے کہ یہ وظیفہ انہیں وحدت الوجود کے تصور لپیکا (Lipikas) کے ساتھ منسلک کر دیتا ہے۔ ملکوتی ہستیاں جو پیدائش سے پہلے ہر انسان کا مقدر تھیں گرتی ہیں۔

**قدم الایام (Ancient of Days)**..... قبالہ میں "قدم الایام" نام کی تحریر کے علاوہ میکروپوس (خدا بالذات) کے لیے بھی استعمال ہوا ہے۔ یہ "اعلیٰ ترین کا مقدس" کا مفہوم بھی

دیتا ہے۔ کتاب دانی ایل (9:7) میں یہ اصطلاح خدا کے لیے استعمال ہوئی۔

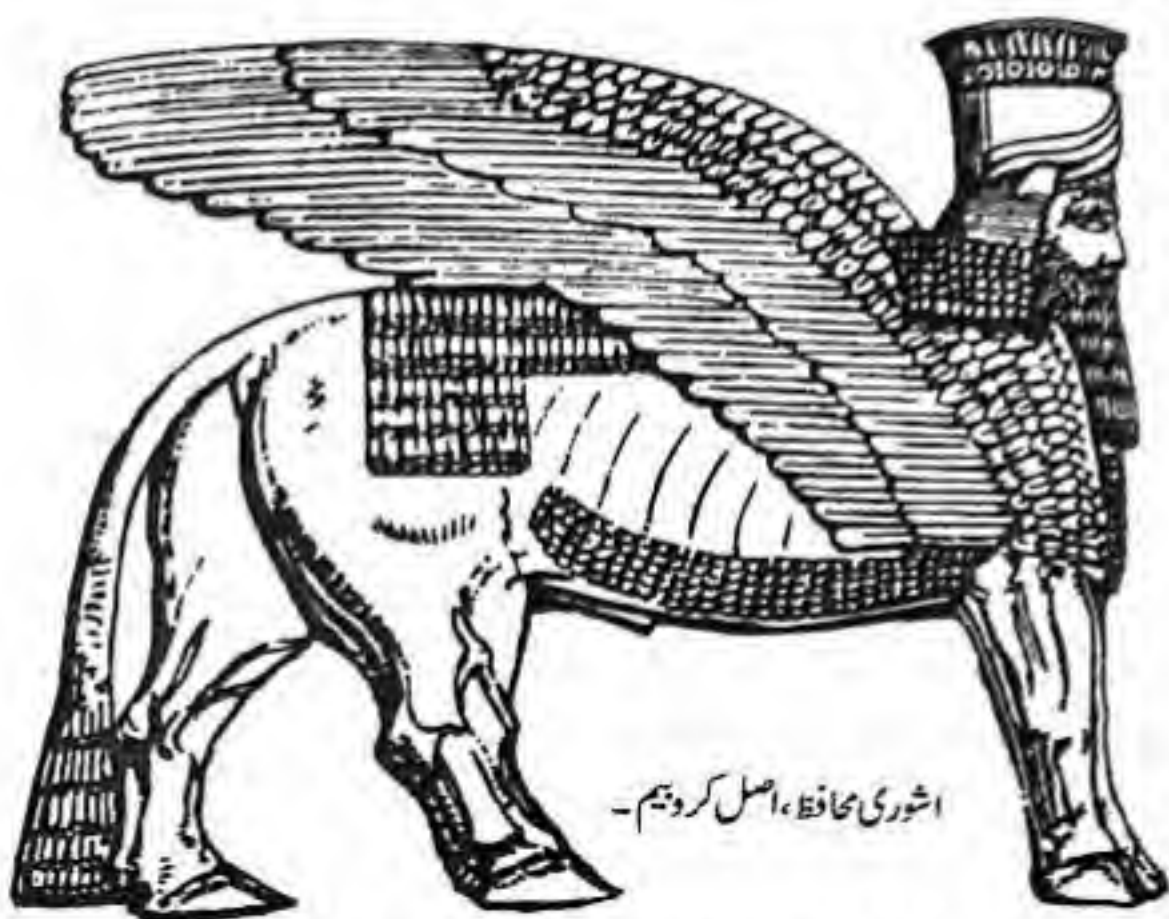


قدیم الایام از دیم بلیک (1794ء)۔

**کاکاہل (Kakabel)** ..... لفظی مطلب "خدا کا ستارہ۔" لوک بیت میں ایک طاقتوں فرشتے۔ یہ ستاروں کے جھیڑوں کا گمراں ہے۔ کچھ لوگ اسے ایک مقدس فرشتہ سمجھتے اور کچھ دیگر ایک تخلیل یافتہ فرشتہ قرار دیتے ہیں۔ کاکاہل 3,65,000 کمتر روحوں کا حکمران ہے۔ وہ روحانی ہستیوں (Surrogates) کو علم الافقاں سمجھاتا ہے۔

**کاماہل (Camael)** ..... لفظی مطلب "خدا کو دیکھنے والا۔" روایتی طور پر اسے پا اور زندگی طبیعہ ملاںگد کا سردار اور Sefiroth میں سے ایک قرار دیا جاتا ہے۔ ساحری کی لوک بیت میں وہ چٹان پر ایک چیتے کے روپ میں ظاہر ہوتا ہے۔ اسے سیارہ مرغ کا حکمران اور سات سیاروں کے حاکم فرشتوں میں سے ایک بھی بتایا گیا۔ دوسری طرف قبال کی روایت میں وہ رئیس الملائکہ میں شامل ہے۔ کچھ محققین کے مطابق کاماہل اصل میں ڈروئید (Druid) اسطوریات میں جگ کا دیوتا تھا۔ کلارا گھنٹ نے اپنی کتاب "Angels in Art" میں اسے یعقوب سے کشی کرنے والا فرشتہ بتایا، اور گھنٹ کے باعث میں تکلیف سنبھلنے کے دوران بھی وہی یسوع مسیح پر ظاہر ہوا۔

**کرونتیم (Cherubim)** ..... ڈایونی سنسکرت کے بیان کردہ طبقات الملائکہ کے مطابق کرونتیم یا کرویاں دوسرے درجے پر آتے ہیں۔ یہ لفظ اکادی زبان کا ہے اور اس کا مطلب "عبادت گزار" یا "مد دگار" بتتا ہے۔ قدیم اشوری آرت میں کرونتیم کو پردار شیروں، شاہینوں اور دیگر جانوروں کے روپ میں دکھایا گیا جن کے چہرے شیروں یا انسانوں جیسے ہیں۔ انہیں معبدوں اور محلات کے پھانکوں پر گمرانوں کے طور پر نصب کیا جاتا تھا۔ وہ بائبل میں مذکور اولین فرشتے ہیں۔ خدا نے انہیں باعث عدن کے دروازے پر تعینات کیا تاکہ آدم و حوا اپس اندر نے جا سکیں (پیدائش، 3:24)۔ دیگر جگہوں پر بھی ان کا وہی رکھواں یا گمراں کا کردار واٹھ ہے جو قدیم اشور میں تھا۔ ڈایونی سنسکرت میں جبراہل کو کرونتیم کے طبقے کا ایک سردار بتایا گیا۔ ہالمو کرونتیم کو اوفا شرم (پیسے یا رتح) یا Hayoth (مقدس جانور) کے سلسلے سے منسوب کرتی ہے۔ ارتھا کے ایک مسحور کن عمل نے ان مہیب درندوں کو (جو قدیم دور کی امارات کی حفاظت کرتے تھے) جدید دور کے نئے



ashuri mafat، اصل کروں۔

سے گداز بدن کر دب میں تبدیل کر دیا جو کرس اور دینہ انسان کے کارڈن پر نظر آتے ہیں۔ اردو زبان کے ایک مشہور شعر میں ان کا ذکر ہے: ”در دل کے واسطے پیدا کیا انسان۔ ورنہ طاعت کے واسطے کم نہ تھے کرو بیا۔“

گوارٹ (Choirs)..... قدیم مغربی دنیا میں (بالخصوص قرون وسطی کے یورپ میں) یقین کیا جاتا تھا کہ فرشتوں کا ایک نظام مراتب ہے۔ شاید فرشتوں کو متواتر خدا کی حمد و هناء میں مصروف تصور کرنے کی وجہ سے ان کے مراتب کو بھی گوارٹ لیعنی بہجن منڈلیوں کا ایک سلسلہ مراتب خیال کیا گیا۔

چھٹی حمدی کے اوائل میں ماہر الہیات ذاتی سینکس کے بتابے ہوئے نظام کے مطابق فرشتوں کے نوطقات ہیں جنہیں تمن ذلی شاخوں میں باٹا گیا۔ ان کا رتبہ خدا سے قربت پرمنی ہے:

| پہلا درجہ        | دوسرا درجہ          | تیسرا درجہ                        |
|------------------|---------------------|-----------------------------------|
| سیرافیم          | ڈومینین (Dominions) | پرنسپالیٹیز (Principalities)      |
| کرونیم           | ورچوز (Virtues)     | رئیس الممالک (Ruler of the World) |
| ثرونیز (Thrones) | پاورز (Powers)      | ملائک (Majesties)                 |

کیو پڈ (Cupid)..... کیو پڈ محبت کا روشن دیوتا ہے، جسے عام طور پر یونانی ایریوس اور محبت کی دیوبی و نفس (ایفروڈائی) کے بیٹے کے ساتھ شناخت کیا جاتا ہے۔ یونانی اسے کمان بردار خوبصورت پردار لڑکے کی صورت میں دکھایا گیا۔ اس کے مارے ہوئے تیر لکھنے سے دل میں محبت کا جذبہ پہ بیدار ہو جاتا ہے۔ کیو پڈ محبت کی ہی طرح گمراہ کرنے والا ہے۔

ایروس بالاشہ قدمیم ترین یونانی فرشتوں میں سے ایک ہے۔ اس کے اولين نقوش ہیاڑ کی تحریروں میں ملتے ہیں جس کے مطابق وہ تین ابتدائی ہستیوں

میں سے ایک تھا جن سے دنیا تخلیل ہوتی گیا: کیاس اور ایریوس۔ یعنی دھرتی ماں، ازلی مادہ اور محبت۔ ہومر کو کیو پڈ کا کوئی استعمال نظر نہ آیا کیونکہ وہ دیوتاؤں کے عظیم خاندان میں موزوں نہیں تھا۔ اس مسئلے نے یونانی اور رومی اسطوریاتی شاعری میں کم و بیش حد تک ایک مسئلہ پیدا کیا۔

کبھی کبھی ایفروڈائی / وغیر کو اس کی ماں بتایا گیا، اور کبھی ارتمس / ڈیانا کو۔ اریس / مارس اور ہرمس / مرکری دونوں اس کے باپ قرار پائے۔ کلاسیکی عہد میں کیو پڈ نے انسانی صورت اختیار کر لی، اور بعد کے تمام آرٹشوں نے اسے نوجوان لڑکے کے طور پر دکھایا۔ بہت ابتداء سے ہی اسے پروں کے ساتھ دکھایا جانے لگا۔ اس سے نشاندہی ہوتی ہے کہ وہ شیطان (Demons) کھلانے والی ہستیوں کے



کیو پڈ، محبت کا روشن دیوتا۔

گروپ سے تعلق رکھا تھا جو آسمان اور دنیا کے درمیان اڑتے پھرتے۔ یوں وہ بالائی اور زیریں دنیا کے درمیان رابطہ کا کام دیتا، جو فرشتوں کا وصف ہے۔

بہت ابتدائی زمانے سے یونانی ایروس نے دیوتاؤں اور انسانوں پر غلبہ پالیا۔ ہتھیاروں کی بجائے ایک پھول اور بریلی کی مدد سے زمانوں کے دوران زرخیزی کی علامات (ملائخ گوش، بُخ اور مرغابی) کا اس کی شیبیہ میں اضافہ ہوتا رہا۔ اس کے ہاتھ میں تیرکان سب سے پہلے عظیم ڈرامہ نویس یورپی پیغمبر نے پکڑا۔ یا اس کی ماں ڈیانا کا ہتھیار تھا۔ لیکن وہ ہمیشہ تیروں کے ذریعہ جنگ کے بجائے محبت کی آگ بھڑکاتا ہوا نظر آتا ہے۔

سکندر یاًئی شعر اور آرٹشوں کے زیر اثر کیوپہ واضح انسانی خصوصیات کا حامل ہے۔ وہ دیوتا کم اور شراری لڑکا زیادہ ہے۔ تاہم، سابقہ زمانے میں وہ ایک طاقتور دیوتا تھا۔ یقین کیا جاتا تھا کہ اس کا اثر آنسانوں کے علاوہ سمندر اور زیریں دنیا میں بھی ہے۔ اسے بہت زیادہ احترام دیا اور بھیشوں کا ستحن بنایا گیا۔ قدیم وقتوں میں ایروس حشم کے فرشتے عمر بھر انسانوں اور دیوتاؤں کے سک رہتے، حتیٰ کہ پاتال میں بھی ساتھ جاتے۔ یہ تصور رومنوں کے تصور جنات سے مطابقت رکھتا ہے: یعنی نرم حافظہ روحیں۔ یہ سائیت میں حافظہ روحوں کا تصور واضح ہے۔

**گاندھرو (Gandharvas)**..... کیش رو دیوتاؤں والے نہ ہی نظاموں میں معجود اور انسانیت کے درمیان رابطہ کروانے والے دیلوں کی ضرورت نہ محسوس کی گئی، کیونکہ زیادہ تر نظاموں میں عموماً دیوبی یا دیوتا بذات خود دنیا میں ظاہر ہوتے ہیں۔ معاصر محققین نے دیگر مذاہب میں متوازی ہستیوں کو شناخت کرنے کی کوشش میں عموماً ہندوؤں اور بودھیوں کے ہاں ملنے والی ایک غیر معمولی روحاںی ہستی کا ذکر کیا ہے جسے گاندھرو یا گاندھرو کہا جاتا ہے۔ دیدوں میں متعدد جگہوں پر ان کا ذکر آیا ہے۔ قدیم ویدیک عہد میں اس اصطلاح کا مفہوم متعین کرنا مشکل ہے۔ کلاسیکی ہندو مت کے دور میں گاندھرو دل کو آسمانی موسیقاروں کے طور پر خیال کیا جانے لگا۔

انہیں اقلائی موسیقاروں کا رتبہ دینے اور پروردار مردوں کے روپ میں پیش کیے جانے کی وجہ سے ہی انہیں عبرانی روایت کے فرشتوں کے ساتھ شناخت کیا گیا۔ ورنہ ان کی سرگرمیاں بلاشبہ

**گریگوری (Grigori)**..... یہودی روایت کے مطابق گریگوری (نگہبان) فرشتوں کا ایک اعلیٰ طبقہ ہیں جن کا موزوں مقام تیرسے یا پانچوں آسان پر ہے۔ انہیں شکل و شابہت میں انسانوں جیسا (لیکن کافی دیوقامت)، غیند کی ضرورت سے عاری اور ہمیشہ کے لیے خاموش بیان کیا جاتا ہے۔ اگرچہ نیک اور بد دونوں قسم کے گریگوری موجود ہیں لیکن دستیاب کہانیاں بد خواہ گریگوری کے گرد گھومتی ہیں جو انسان عورتوں کے ساتھ صحبت کرنے کے باعث خدا کی نگاہ میں گر گئے۔

**گریملنز (Gremlins)**..... گریملنز نیکنا لو جیکل دور کے پری زاد ہیں۔ بالخصوص ان کا تعلق ہوائی جہازوں کے ساتھ جوڑا جاتا ہے۔ فطرت کے ساتھ مریبو ط خیال کی جانے والی روایت پر یاں نیکنا لو جی کو تاپسند کرتی ہیں، لیکن لگتا ہے کہ گریملنز نے قدید دور سے مطابقت اختیار کر لی۔ کچھ ذرا لئے کے مطابق گریملنز ہوا کی روئیں ہیں۔ دیگر کے خیال میں وہ زیریز میں ہوائی میدانوں میں رہتے ہیں۔ عموماً انہیں ایک فٹ لمبا، بزرگست اور جھلی دار پیروں والا دکھایا گیا۔ کبھی کبھی وہ برہنہ پھرتے یا ہوا بازوں جیسے لباس بھی پہنتے ہیں ہوائی جہاز کا عبد شروع ہونے سے قبل ہوائی جہاز انسانی تنحیل میں ایک نہم پر اسرار ذریعہ بن کر ابھرا۔ ہوا بازوں کا اپنے خدو گار فرشتوں کا تصور کر لیتا ہے از قیاس نہیں تھا۔

**گوبلن (Goblins)**..... معاصر انگریزی زبان میں گوبلن کا مطلب بدرودج ہے۔ لیکن اصل میں یہ پری زادوں کا ایک شریر قبیلہ تھا جو لوگوں کو مختلف پراسرار حرکات کے ذریعہ خوفزدہ کیا کرتے تھے۔ تاہم، یہ خدو گار اور معاون بھی ثابت ہو سکتے ہیں۔

**لپیکا (Lipika)**..... باطن پرستوں اور وحدت الوجود یوں کے نظام فکر میں نہایت اعلیٰ درجے کے فرشتے جو آ کاشی ریکارڈز یا کائناتی حافظے میں تمام واقعات دنیا اور ذاتی تجربات رقم

کرتے ہیں۔ لپیکا کی اصطلاح لفظ لپی (لکھنا) سے مشتق ہے۔ اگرچہ یہ نام اور جنیادی تصور ہندو مت سے مانوذ ہے، لیکن لپیکا کا نظریہ وجود یوں کے ہاں ہی ترقی یا فتوح صورت کو پہنچا۔

**لوسیفر (Lucifer)**.....لوسیفر (روشنی دینے والا) کا نام سیارے زمروں سے منسوب ہے۔ سورج اور چاند کے بعد آسمان پر روشن ترین شٹے، جب وہ بطور ستارہ سحر خلا ہوتا ہے۔ لوسیفر کو غلطی سے تخلی یا فرشتے شیطان کے ساتھ شاخت کیا جاتا ہے۔ یا بیوں اور اشوریوں نے ستارہ صبح کو Belit اور عشار کی صورت میں شخصی روپ دیا۔ بابل میں "ستارہ صبح" سے ہلال بھی مراد لیا گیا۔ شیطان کو لوسیفر کا نام اس وقت طا جب ابتدائی عیسائی ماہرین الہیات تر تولیان اور سینٹ آگسٹن نے اسے بابل کی ایک آیت (یسوعا ۱۴) میں ثوٹے ہوئے ستارے کے ساتھ شاخت کیا۔ اس تحلیل کو قائم کرنے کی وجہ یہ تھی کہ شیطان ایک عظیم رئیس الملائکہ ہوا کرتا تھا جو خدا کی نافرمانی کرنے پر بہشت سے نکلا گیا۔ یہودی اور عیسائی مصنفوں کی وضع کردہ بغاوت اور بہشت بدربی کی کہانی میں لوسیفر اعلیٰ ترین فرشتہ ہے، اور وہ خوبصورتی، طاقت اور دناتائی میں تمام حکومات سے برتر بھی ہے۔

شاید لوسیفر ایک زیادہ پرانی کہانی کا ہیرو ہو جس میں ستارہ سحر سورج کا کردار غصب کرنے کی کوشش کرنا مگر نکلت کھاتا ہے۔ یہ کہانی اس مشاہدے پر منی ہے کہ ستارہ صبح طلوع آفتاب کے بعد بھی نظر آنے والا آخری ستارہ ہے۔ یہ بھی کہا جاتا ہے کہ لوسیفر کی کہانی آدم کی بہشت بدربی کا ہی ایک اور بیان ہے۔

**لیلہ (Lailah)**..... یہودی روایت میں رات کا فرشتہ۔ وہ استقرارِ حمل کا مگر ان ہے، اور پیدائش کے وقت روحوں کی حفاظت کے لیے تعینات کیا گیا۔ کہانی کے مطابق لیلہ پرم کو خدا کے سامنے پیش کرتا ہے۔ خدا منتخب کرتا ہے کہ اس میں سے کس قسم کا شخص پیدا ہوگا۔ وہ پہلے سے موجود کسی روح کو لے کر یوں میں بھیجتا ہے۔ ایک فرشتہ عورت کی کوکھ پر پھرہ دیتا رہتا ہے تاکہ روح فرار نہ ہو سکے۔ شاید درم میں تو میئنے نکل روح کی مدد کے لیے فرشتہ اسے آئندہ زندگی کے متعلق بتاتا ہے۔



سینگھوں والا پردار او سیفِ ملعونوں کی روحوں کو اذیت دیتے ہوئے (1688ء)۔

لیکن وہ پیدائش سے صین پہلے بچ کی ناک دبادیتا ہے جس کے باعث بچے کو مستقبل کے متعلق

کوئی بھی بات یاد نہیں رہتی۔ ایک کہانی میں بتایا گیا ہے کہ جب ایرہام نے سلاطین سے جنگ لڑی تو ایسا کے ساتھ تھا۔ دیگر روایات میں لیلہ ایک شیطانی فرشتہ ہے۔

**ماستیما (Mastema)**..... عبرانی زبان میں اس کا مطلب "خشنا" ہے۔ کتاب یوبل کے مطابق یہ "تمام برائی کا باپ مگر خدا کا خادم" ہے۔ دیگر جگہوں پر یہ الزام عائد کرنے والا فرشتہ ہے۔ ماستیما خدا کے ایسا پر نواع انسانی کو تحریص دلاتا اور بطور جلا د کام کرتا ہے۔ بہت سے شیطان اور بدروحوں اس کی تابع ہیں۔ ایک قصے کے مطابق سیالہ عظیم کے بعد خدا نوح کے مشورے پر تمام بدروحوں کو زمین قید کرنے کا ارادہ رکھتا تھا۔ ماستیما نے خدا کو حائل کر دیا کہ کچھ ایک شیطانوں کو کام پر لگائے رکھنا۔ بہتر ہو گا کیونکہ گنہگار فانی انسانوں کی آزمائش کی ضرورت پیش آتی رہے گی۔ خدا نے وس فیصلہ فرشتوں کو ماستیما کی زیر قیادت اپنے کام میں مشغول چھوڑ دیا۔

**محرا (Mithra)**..... وید ک مکونیات (Cosmology) کے مطابق محرا چکتے ہوئے دیوتاؤں میں سے ایک ہے۔ ہندو و یہودی سمجھی روایت کے فرشتوں جیسا ہے۔ محرا کو حیثاڑان کے ساتھ بھی شناخت کیا جاتا ہے۔ وہ فارسی دینیات میں بھی ہے جہاں اسے عظیم دیوتا اہورا مزدا کے ارد گرد اڑتی ہوئی 28 روحوں (Izeds) میں سے ایک قرار دیا گیا۔ نیز اسے رئیس الملائکہ میکائیل کا ہم مقام بھی خیال کیا جاتا ہے۔

**ملائکہ (Malaiik)**..... ملک کی جمع، فرشتے کے لیے اسلامی اصطلاح۔ یونانی زبان کے Angelos کی طرح اس کا مطلب بھی "قادس" ہے، یعنی خدا اور انسانوں کے درمیان پیغام رسانی کرنے والا۔ اسلامی مفکرین نے خدا کے بعد ہستیوں کے تمدن سلسلے بتائے: فرشتے، جنات اور انسان۔ نور سے بنے ہوئے فرشتے خدا سے قریب تر ہیں۔ (مزید دیکھیں "جن۔")

**ملک (Malik)**..... قرآن کے مطابق ملک دوزخ کے دروازے پر پہرہ دینے والا ایک

منکار فرشتہ ہے۔ انہیں فرشتے (زہدیہ یا زبانی) اس کی معاونت کرتے ہیں۔ جب دوزخ میں ڈالے گئے گنہگار ملک سے مدد کی درخواست کرتے ہیں تو وہ انہیں بتاتا ہے کہ صداقت جان لینے پر بھی اس سے انکار کرنے کے باعث وہ اپد تک دوزخ میں رہیں گے۔ حتیٰ کہ ملک آگ کو مزید بہتر کاتا اور ان کا شخصی ازاٹا ہے۔ راحت صرف دوزخ میں موجود مسلمان گنہگاروں کو ملتی ہے جو "اللہ، الرحمن الرحیم" کا ورد کر کے اس ظالمانہ سلوک سے محظوظ رہتے ہیں۔ ملک جانتا ہے کہ وہ چ سلمان ہیں اور ایک روز رسول اللہ انہیں دوزخ سے نجات دلائیں گے۔

**مکر اور نکیر (Munkir and Nakir)**..... مکر اور نکیر مسلم روایت میں نسلی آنکھوں والے دو فرشتے ہیں، جنہیں نکیرین کہا جاتا ہے۔ ان کا خصوصی فریضہ مرنے والوں کی روحوں کا تجزیہ اور یہ تعین کرتا ہے کہ آیا وہ بہشت میں جگد حاصل کرنے کے مستحق ہیں یا نہیں۔ یہ فرشتے مرنے والے سے قبر میں پوچھ چکھ کرنے آتے اور مختلف سوالات پوچھتے ہیں، مثلاً: "محمد کون ہیں؟" "اہل ایمان" شخص جواب میں انہیں اللہ کے نبی کا نام بتائے گا۔ تب مردے روز قیامت تک وہیں پڑے رہیں گے۔ اس آزمائش میں ناکام ہونے والے کافرین اور گنہگار لوگ روز قیامت تک عذاب کہیں گے۔

**موت کا فرشتہ (Angel of Death)**..... موت کے موقع پر جسم سے روح قبض کرنے والے فرشتے کا تصور غالباً موت کے دیوتاؤں کے متعلق قدیم تصویرات سے صورت پذیر ہوا۔ عالمی شافت میں اس حتم کی شہادتیں عام ہیں۔ مثلاً ہندو مت میں یہ موت کا دین ہتا ہے۔ ابتدائی ترین ویدوں میں یہ ایک بعد از موت قلمرو پر حکمران تھا جو کافی حد تک نورس (Norse) کی Valhalla سے ملتی جلتی تھی جہاں مرنے والے لوگ جسمانی سرتوں کا ظاظا اخاتے۔ مابعد وید ک دور میں یہم ایک سنگدل نہم دیوتا ہن گیا جو مرے ہوئے لوگوں کی روحوں کو پہنچاتا اور اگلی دنیا میں لے جاتا تھا۔

ربانی یہودیت میں موت کے فرشتے کا تصور مجر پور انداز میں ترقی یافتہ ہنا۔ یہم کی طرح یہودیت کا فرشتہ موت (Malakh ha-mavet) بھی زمان گزرنے کے ساتھ ساتھ قلب باہیت

کر گی۔ ابتدائی موت کے فرشتے یا بھلی قاصد خدا کے حکم کے مطیع تھے۔ البتہ باجل میں کسی جگہ بھی مخصوص فرشتے یا فرشتوں کے گردپ کو موت لانے کا خصوصی کام سونپا جانا نہیں نظر آتا۔ "تباہ کرنے والے فرشتوں" کے کئی اشارے ملتے ہیں۔ صرف بعد ازاں باجل ادب میں ہی فرشتے موت کا



موت کا فرشتہ از البرٹ سرزر (1915ء)۔

باقاعدہ تصور ابھر۔ اس "فرشتے" نے آہتہ آہتہ ایک شیطانی شخصیت اختیار کر لی جو اپنی مرضی سے عمل کرنے لگا۔ تالود کے مطابق موت کے فرشتے کو شیطان کے ساتھ شناخت کیا گیا اور شر اگزیز فرشتے موت کا تصور بہت سی لوک کہانیوں اور لوک دستیر میں منکس ہوتا ہے۔ موت، مدفن اور سوگ کی مختلف رسم میں بھی یہ تصور کار فرمائے۔ فرشتے موت سے مسلک متعدد لوک کہانیاں تین درجوں میں باشی جاسکتی ہیں..... پہلے گروپ میں خوفناک اور ساحرانہ کہانیاں شامل ہیں جن میں موت کا ظالم اور سخت کیر فرشتہ ایک طرح کا ولن ہے، جیسے ویپاڑ (خون آشام چکاڑ) کی کہانیوں میں ذریکوں۔ دوسرا کیلئے میں موت کے فرشتے کو نکلت دی جاسکتی ہے، پا خصوص انسانی چالاکی کے ذریعے۔ ان کہانیوں میں اسے کافی بے وقوف بتایا گیا۔ آخری گروپ ان لوک کہانیوں کا ہے جن میں موت کا فرشتہ رحم کھا کر کسی کی جان بخش دیتا ہے یا پھر کوئی مہربانی کرتا ہے۔ بہت سی کہانیوں میں فرشتے موت کے ساتھ آمنا سامنا شادی کی رات کو ہوتا ہے جب دلبایا دہن میں سے ایک کے مقدار میں مرنا لکھا ہوتا ہے۔ مزید دیکھیں "عزازیل"۔

**موروفی (Moroni)** ..... موروفی خدا کا مارمن (Mormon) فرشتے ہے۔ وہ Nephites (نو مہاجن) کے آخری عظیم راہنماء مارمن کا بیٹا ہے۔ موروفی کو آخری پیغمبر اور "کتاب مارمن" کے آخری باب کا مصنف مانا جاتا ہے۔ اس باب میں مارمن تاریخ کے ایک ہزار سال کا بیان ہے۔ 421ء میں جب موروفی نے آخری اندر ارج ختم کیا تو اسے مشی میں دبادیا۔ 1823ء اور 1829ء کے درمیان موروفی خدا کے دوبارہ جنم لیے پیغمبر کے طور پر دنیا میں واپس آیا۔ مارمن چرچ کے بانی جوزف سمھ سیت دیگر لوگوں نے بھی کم از کم 20 مرتبہ اسے دیکھا۔ ایک رویا میں راہنمائی ملنے پر ہی جوزف سمھ نے Cumorah (موجود اونٹاریو کاؤنٹی) ناں پہاڑی میں مدفن Nephite ریکارڈ زندگانی لے جو طلاقی لوحوں پر درج تھے۔

**مولس کے فرشتے (Angels of Mons)** ..... چہلی عالمی جنگ کے آغاز میں مولس، بلجیم میں ایک لڑائی ہوئی جس میں جرمن فوجیں متحدہ برطانوی، فرانسیسی اور بلژین افواج کو نکلت دیئے

میں کامیاب رہیں۔ 23 اگست 1914ء کے درمیان میدان جنگ میں موجود سپاہیوں نے متعدد بڑے لے دیے ہیں۔ جرسن محلہ اس قدر رشد ہے اور برطانویوں کی تعداد اس قدر کم تھی کہ ان کا نیست وہ بڑا ہو جانا قرین قیاس تھا۔ تاہم ملٹری کا پانس اس وقت اچانک پلت گیا جب وہ تخارب و حزوں کے درمیان میں ایک شیری نمودار ہوئی۔ وہ برطانوی افسروں کے بیان کے مطابق جب انگریز پہاڑوں پر ہے تو جرسن فوج نے فائرنگ کیدم رونگ دی اور حیرت زدگی کے عالم میں رک گئے۔ ان کے سامنے "فرشتوں کی ایک فوج" کھڑی تھی۔ برطانوی فوج کے کیپٹن سیسل ہے وہ نے بھی اسی قسم کا بیان دیتے ہوئے کہا کہ جب انگریز فوج چیچے ہٹ رہی تھی تو دونوں طرف سے گولہ پاری پالک رک گئی اور انگریز سپاہی چار یا پانچ دیوقا مت سفید عباوں والی شیبوں کو دستوں کے درمیان میں ظاہر ہوتے دیکھ کر ششد رہ گئے۔ اس موقع پر جرسن فوج چیچے بننے لگی۔ مونس سے پہاڈی کے آخر میں اور بھی کئی پر اسرار مناظر دیکھے گئے۔ "لندن ایونگ نوز" میں شائع شدہ ایک برطانوی یعنیشٹ کرگل کا خط 27 اگست کے حالات بیان کرتا ہے جب اس نے اور دیگر افسروں نے رونگ کی دونوں طرف کیواری کی بہت بڑی تعداد دیکھی۔ 29 ستمبر 1914ء کو "ایونگ نوز" نے مشہور مصنف آرٹھر Machen کی تحریر کردہ ایک کہانی بخوان "The Bowmen" "شائع کی۔ یہ کہانی ہاتھی ہے کہ صد یوں پہلے کے انگریز تیراندازوں نے برطانوی سپاہیوں کو حملہ نکالتے سے چھاپا۔ Machen نے کہا کہ یہ کہانی من گھرست تھی اور اس نے صرف برطانوی شہریوں کا حوصلہ ہوا ہے۔ اسی خاطرا سے تحریر کیا۔ تاہم، یہ لوگوں کے متعلق بیانات سامنے آنے کی وجہ سے Machen کے اخراج کردہ تیرانداز جلد ہی "مونس کے فرشتے" کہلانے لگے۔ (مزید دیکھیں "میدان جنگ کے فرشتے۔")

میٹریٹران (Metatron)..... مفری روایت میں اہم ترین فرشتوں میں سے ایک۔ اسے دنیا کو قائم رکھنے کا ذمہ دار خیال کیا جاتا ہے۔ تالמוד میں میٹریٹران خدا اور انسانوں کے درمیان وسیلہ ہے۔ اسی نے اسحاق کے گنگے پر چھری چلاتے وقت ابراہام کا تحدیر دکا تھا۔ (وہ فرشتوں کو بھی اس واقعی سے منسوب کیا جاتا ہے) یہودی روایت میں میٹریٹران وہ فرشتہ ہے جس نے ایک اور فرشتے

کے ذریعے سایاب سے پہلے اعلان کروایا کہ خداونیا اوتراہ کرو۔ کہ۔

**میخائل یا میکائیل (Mikhail)** ..... میکائیل اور جبرائیل سمیت متحد فرشتے یہودیت، عیسائیت اور اسلام میں مشترک ہیں۔ جبرائیل یا جبریل باشہ تنہ مذہب میں اہم ترین فرشتہ ہے، جبکہ میکائیل یا میخائل مسلمانوں کے لیے نسبتاً بہت کم اہمیت رکھتا ہے۔ قرآن میں اس کا ذکر صرف ایک مرتبہ آیا ہے (۲:۹۲)۔ روایت کے مطابق میخائل ساتویں آسمان پر رہتا ہے، اس کے پر بزرگ کے اور بال زعفرانی رنگ کے ہیں۔ ہر بال میں دس لاکھ منہ ہیں جو لاکھوں زبانوں میں توبہ کرتے رہتے ہیں۔ انسانیت کا سچا دوست ہونے کے نتے میخائل دوڑتے ہاتے جاتے کے بعد ایک مرتبہ بھی نہیں ہنسا۔ میخائل اور جبرائیل نے سب سے پہلے خدا کے حکم پر آدم کو بھجو کیا۔ جھگبو فرشتہ میخائل جنگ بدر میں اہل ایمان کی مدد کرنے آیا۔ وہ ان فرشتوں میں سے بھی ایک ہے جنہوں نے شب قدر کو آنحضرت کا سید شق کیا تھا۔ (جزید دیکھیں "میکائیل۔")

**میدان جنگ کے فرشتے (Battlefield Angels of)** ..... جنگ کے زمانے میں سپاہی عموماً مذہب اور بھی مطلق سے قریب تر ہو جاتے ہیں جس کی وجہ شاید جنگ میں موت کی قربت ہے۔ چنانچہ سپاہیوں کا مقدس ہیوں دیکھنا غیر عام نہیں۔ ان میں سے زیادہ تر منافقی شخص واحد نے دیکھے اور انہیں محض تخیل کی پیداوار قرار دے کر نظر انداز کیا جاسکتا ہے، لیکن متعدد صورتوں میں فرشتوں، اولیا اور دیگر رہبی شخصیات کے ہیوں جنگوں کے دوران بہت سے لوگوں کو بھی نظر آئے۔ متعدد برس جنگ اقوام (بالخصوص عیسائی آبادی والی) نے اکٹھ جنگ میں اپنے سرپرست اولیا سے مدد مانگی۔ مثلاً انگلینڈ سینٹ چارچ، جبکہ سینٹ یوا کیر، اور فرانس سینٹ مائیکل اور جوآن آف آرک سے مدد مانگتا ہے۔ نیز ملکوتی شہیوں کی متعدد کہانیاں بھی سننے کو ملتی ہیں۔ محمد نما مسیح جدید و حق دونوں میں یہ کہانیاں موجود ہیں۔

پانچ سو سوی میسوی میں ایلا ہن اور اس کے قبیلے نے رہمنوں اور دیگر یورپی تہذیبیوں سے جنگ لڑی۔ جب روم کو خطرہ لاحق ہوا تو پوپ لیون نے ایلا کے پاس جا کر شہر کے تحفظ کی درخواست

کی۔ ایسا فوراً اپنی فوج کو شہر سے پکھ دو رے گیا اور بتایا کہ جب پوپ بات کر رہا تھا تو اس کے پہلو میں دشمنیں موجود تھیں "جو اس دنیا کی نہیں۔" شبیہوں کے ہاتھ میں شعلوں کی تکواریں تھیں، اور انہوں نے ایسا کو آگے بڑھنے کی صورت میں موت سے ڈرایا۔ لکھیا نے بعد ازاں تو شیق کی کروہ دشمنیں بیٹھ پہنچ اور بیٹھ پال کی تھیں۔

433ء میں جب گوتحوں نے گال پر دھاوا بولا تو Embrun شہر کے آرچ بیچ بیٹھ آلبن لے گاعت کے لیے بیٹھ مارسلینس سے دعا مانگی۔ گوتحوں نے شہر کو حاصل رے میں لے لیا تھا اور میں فصل نمک آپنے۔ لڑائی کے دوران بیٹھ مارسلینس کا ایک ہیولہ فرشتوں کے دستوں سیست غامرہ باجنبوں نے عمل آوروں کو فصلوں سے بچنے پھینک دیا اور گوتحوں کے بھتیجا روں کو انہی کے خلاف مذروا یا۔ بچے کچھ گوتح افراطی کے عالم میں بھاگ کھڑے ہوئے۔

624ء میں جنگ پدر کے موقع پر 313 مسلمان سپاہیوں نے کفار مکہ کے عظیم لٹکر کو بھکت دی جن کی تعداد ہزاروں میں تھی۔ روایت کے مطابق سفید گھوڑے پر سوار حضرت جبرئیل مسلم لٹکر کی قیادت کر رہے تھے۔

بلجیوں صدی کے وسط میں Badagars کے ایشیائی قبیلے نے ایک مقامی عیسائی مبلغ فرانس ڈاؤیر کو مارڈا لئے اور آس پاس کے علاقوں میں تمام عیسائی بستیاں اجاز ڈالنے کا تھیر کیا۔ ڈاؤیر کو ان کے ارادے کا علم ہوا تو تن تھا ان کا مقابلہ کرنے گیا۔ جب وہ Badagars کی فوج کے سامنے آیا تو سرکردہ افسروں نے دعویٰ کیا کہ اس کے ساتھ ایک دیوقامت شریک کھڑی تھی اور ڈاؤیر کی آنکھوں میں سے نور جاری تھا۔ فوج نے پسپائی اختیار کی۔

17 نومبر 1571ء کو ترکوں کے سلطان سلیمان سلیم دوم کے بھری بیزے کو لیپا نتو کی لڑائی میں بھکت ہوئی۔ اس لڑائی کو بیش پوپ پائیں چشم سے منسوب کیا جاتا ہے جس نے اس روز Rosary جلوس کے در�ان اچانک کھڑکی کھوں کر اعلان کیا: "اب وقت ہے کہ ایک عظیم فتح کے لیے خداوند کا ٹھرناک کیا جائے جو اس نے ہماری فوج کو مرحمت فرمائی۔" سرکاری رسیکارڈز کے مطابق جو نبی پاپ سے یہ اعلان کیا، ترک بیزے کو بھکت ہو گئی۔ قیدی بنائے گئے ترک سپاہیوں نے جلغہ کہا کر انہوں نے بیٹھ پہنچ، بیٹھ پال، یسوع تھ اور فرشتوں کی ایک شمشیر بردار فوج کو ترکوں کے

خلاف لڑتے دیکھا تھا۔ فرشتوں نے اپنی توپوں کے دھوئیں سے ترکوں کو اندازہ کر دیا۔ ہمیں صدی بھی اس قسم کے تجربات سے محروم نہیں۔ ایک مشہور واقعہ ہبھی عالمی جنگ کا ہے (دیکھیں ”مونس کے فرشتے“)۔ دوسرا ہیان جوانی 1918ء میں فتحیون، فرانس کے قریب ہونے والی ایک لڑائی سے شکر ہے۔ برطانوی سپاہیوں نے حیرت بھری انظروں سے دیکھا کہ جرمن توپ خانے نے دونوں فوجوں کے درمیان ایک خالی جگہ پر گولے بر سانا شروع کر دیے۔ گولہ باری ہند ہوئی تو جرمن پیدل سپاہی اپنے مورچوں سے لٹکے اور اس جگہ کی جانب گئے۔ اچانک رکے اور پھر گڑ بڑا کر بیچھے ہٹئے۔ جرمن قیدیوں کے بیان کے مطابق انہیوں نے ایک گھوڑ سوار سالہ جرمن صفوں کی جانب آتے دیکھا تھا۔ جرمنوں نے سوچا کہ وہ کاونسل میخیا ہوں گے، کیونکہ انہوں نے سفید لباس پہن رکھا تھا اور گھوڑوں پر سوار تھے۔ جب وہ گولوں کی حد میں آئے تو توپ اندازوں نے ان پر فائر گنک شروع کی۔ تاہم، ایک بھی سوار یا گھوڑا ازٹھی نہ ہوا۔ جب دستہ جرمنوں کو واضح دکھائی دیا تو انہیوں نے دیکھا کہ اس کی قیادت سبھر سے بالوں والا ایک شمشیر بردار گھوڑ سوار کر رہا تھا۔ جرمن یوکھلا کر بھاگ کھڑے ہوئے۔

دوسری عالمی جنگ کے دوران روی فوج Danzig، مشرقی پروس ( موجودہ پولینڈ) میں پیش قدی کر رہی تھی۔ بنچے ایک عارضی سکول میں مقیم تھے، جس پر روی توپ خانے نے گولے بر سائے۔ لیکن سکول بالکل محفوظ رہا۔ ایک شام کو سکول میں دعا کے دوران ایک نوجوان لڑکے نے (جس کی تربیت مذہبی خطوط پر نہیں ہوئی تھی) ایک نر سے زور دیتے ہوئے کہا، ”یہ آن کے یہاں پڑ رہے ہیں“ اور اپنی چھاتی پر ہاتھ مارا۔ جب نر نے مطلب پوچھا تو لڑکے نے وضاحت کی کہ اس نے عمارت میں ہر جگہ پر شعلوں میں گھرے ہوئے آدمی دیکھتے تھے، اور ان کے قد اتنے بڑے تھے کہ چھت ان کی چھاتیوں سے چھور رہی تھی۔ براعظم افریقہ نے گزشتہ چند عشروں کے دوران سیاسی اور سماجی اہتری کے باعث بہت سا تشدد دیکھا۔ کوئی میں ایک باقی دستہ ایک سکول کی جانب بڑھا جہاں مبلغوں کے انداز 200 پچھے رہتے تھے۔ باغیوں نے سب کو مارڈا لئے کا ارادہ کیا تھا۔ صرف ایک بیرونی باڑا اور چند سپاہی سکول کی حفاظت پر مامور تھے، جبکہ باغیوں کی تعداد سینکڑوں میں تھی۔ وہ تین روز تک مسلسل سکول پر دھاوا بولنے کی کوشش کرتے رہے، لیکن ہر مرتبہ

136  
بے اور بھیجت جاتے۔ ایک رُنگی باقی قیدی سے جب اس کی وجہ پر تھی آئی تو اس نے بتایا کہ انہوں نے سندر و شنی میں ملبوس سینکڑوں فوجیوں کو سکول کے میدان میں دیکھا تھا۔

**میشو فیلیس (Mephistopheles)**..... لفظی مطلب "روشنی سے محبت نہ کرنے والا" ہے۔ میشو فیلیس (Mephistopheles) یہاں ثانیہ کے دوران یونانی، لاطینی اور عالمی عناصر کے امتحان (الوحل کے بکس) میں میخت اور مسلسلو چیزیں دیگر نام بھی ملتے ہیں۔ "فاشش" کی کہانی میں میشو فیلیس کا مشپور ترین بیان ملتا ہے۔

**میکائیل (Michael)**..... یہوں بڑے دحدانیت پرست نداہب یہودیت، عیسائیت اور اسلام میں عظیم ترین ربجے کا حامل فرشتہ۔ اس کے نام کا مطلب "خداجیسا" ہے۔ کالدیا کے لوگ اسے بطور دینا پوچھا کرتے تھے۔ اسلام میں اس کا نام میکائیل ہو گیا۔ یہودی نظام الملائکہ کے مطابق وہ Virtues کے درجے سے تعلق رکھتا ہے؛ وہ رئیس الملائکہ کے طبقے کا سردار ہے، وہ حضوری اور استغفار، راست بازی اور رحم کا فرشتہ ہے۔ اس کی حکومت چوتھے آسمان پر ہے۔ قدیم فارسی روایت میں اس کا نام Beshter (نوع انسانی کو قائم رکھنے والا) تھا۔ یوں وہ ہیناڑان جیسا نظر آتا ہے۔ کہتے ہیں کہ میکائیل کی آنکھوں سے بہنے والے آنسو اہل ایمان کے گناہوں پر نظر آتا ہے۔ جب اسرائیل کے قبائل مصر میں اسیر ہوئے تو اسے "روحوں کو ڈالنے والا" بھی کہا جانے لگا، کیونکہ مصری روایت میں انوبس نامی دیوتا مرنے والوں کے دلوں کو ڈالتا۔ قرون وسطی میں میکائیل کا کردار روحوں کو اگلی دنیا میں پہنچانا ہو گیا۔ چونکہ کلیسیا روم میں گال کے پرانے پاگان چاروں کو اپنی جانب راغب کرنے کا محتسب تھا، اس لیے انہوں نے میکائیل کو زیور زین دیا تاہم کری کے ساتھ مدغم کر دیا۔ آرٹ میں جبرائیل کے علاوہ میکائیل کی تصویر کشی بھی بہت زیادہ کی گئی۔ مسلم روایت میں میکائیل کے پر "بیز زمر درنگ کے" بتائے جاتے ہیں۔ اس کے لاکھوں چہروں میں لاکھوں منہ ہر وقت خدا سے معافی مانگتے رہتے ہیں۔ (نیز دیکھیں "میکائیل۔")



استبول میں ایک قدیم درواہ جس پر رئیس الملائکہ میکا نائل دکھایا گیا ہے (13 ویں صدی)۔

نیکی (Nike) ..... فتح و نصرت کی یونانی دیوی (رومن دکٹوریہ دیوی کی ہم مقام)۔<sup>۱۳</sup>  
ہیراکلیس کے ہمراہ کوہ اوپس پر چڑی۔ عموماً اسے پروں کے ساتھ اڑتے اور فاتحین کے سروں پر چڑھتے ہوئے دکھایا گیا۔

**نرگل (Nergal)** ..... یہ میسوپونیا کا مرغ دیوتا تھا جس کا تعلق موت اور جنگ کے ساتھ قائم کیا گیا۔ بدیہی طور پر کالدیوں نے اسے بطور حافظ روح اپنایا۔ پاتال کی ملکہ اریش کی نرگل کے ساتھ اس کی شادی کے باعث بعد کے ملغوب (Syncretistic) مذاہب میں اسے پاتال کا بادشاہ تسلیم کیا گیا۔ خلا غلطیت میں اسے قدیم میسوپونیا کے مہیب پردار قحطورس سے مانا درست نہیں۔

نسلوں کے محافظ فرشتے (Ethnarchs) ..... جس طرح انفرادی انسانوں کے محافظ فرشتے ہیں، اسی طرح بڑے نسلی گروہوں کی حفاظت کے لیے بھی مخصوص فرشتے تعینات ہیں۔ روایتی طور پر انہیں ethnarchs کہا جاتا ہے۔ باہل میں فرشتوں کے قوموں کے گران ہونے کا اولین ذکر کتاب دانی ایل (۱۰۲ اور ۱۱۰) میں ملتا ہے جہاں میکائیل کو ”تیرے لوگوں کا گران عظیم



محافظ فرشتہ۔

پادشاہ کہا گیا۔ یہودی روایت کے مطابق مینار بابل کی جانبی کے موقع پر ستر الگ الگ اقوام ظاہر ہوئیں اور خداوند نے ہر قوم کا ایک ایک محافظہ فرشتہ تعینات کیا۔ یہودی روایت میں یہ بھی دعویٰ کیا گیا کہ اسرائیل کے محافظہ میکائیل کے سواتھام ethnarchs تزل کا شکار ہوئے اور شرائیز ہن گئے۔ ان تزل یا فرشتوں میں فارس کا محافظہ ڈوبیل، مصر کا محافظہ راہب اور روم کا محافظہ سماں شامل تھے۔ تزل کے باوجود خداوند کے ذریعے سے مختلف اقوام کو احکامات چاری کرتا ہے۔ پر نگال ایسا واحد ملک ہے جو اپنے محافظہ فرشتے کے اعزاز میں (جوانی کی تیسری اتوار کو) ایک ضیافت کا اہتمام کرتا ہے۔

**نگیرین** ..... (دیکھیں "مکرا و نگیر۔")

**نوری محل** (Nuriel) ..... لفظی مطلب "آگ"؛ برف کے طوفانوں کا دیوتا۔ یہودی روایت میں موئی کی ملاقات اس سے دوسرے آسمان پر ہوئی۔ وہ Hesed (مہربانی) کے پہلو میں سے برآمد ہونے والے شاہین کی صورت میں ظاہر ہوتا ہے۔ اس کا قد (کتاب نہر میں) تقریباً 1.200 میل (300 پر سنگ) بتایا گیا۔ 5,00,000 فرشتے اس کی خدمت پر مامور ہیں۔

**نوم** (Gnomes) ..... نوم پست قامت پری کی ایک قسم ہیں اور انہیں عرضہ منی کے ساتھ منسوب کیا جاتا ہے۔ کہتے ہی کہ وہ گھنے جنگلوں میں، قدیم برگد کے درختوں کی چڑوں میں رہتے ہیں، اور عالم بیان کا کام جنگلی جانوروں کی حفاظت کرتا ہے۔

**نیفیلیم** (Nephilim) ..... ایک بائبلی اصطلاح جس کا مطلب عبرانی زبان میں "تزل یافت" بتاتا ہے۔ اس سے خدا کے بیٹے اور انسان عورتیں مراد ہیں جن کا ذکر کتاب پیدائش (6:14) میں آیا۔

**والکاریز** (Valkyries) ..... یہ نورس یا نارس (والکارنگ) اسطوریات کی جنگجو عورتیں تھیں

جو گھوڑے پر سوار ہو کر میدان جنگ میں پرواز کرتی تھیں۔ وہ جنگجوؤں کو قتل ہونے کے لیے منتخب کرتیں اور پھر اٹھا کر نارس بہشت Valhalla میں لے جاتیں۔ کہتے ہیں کہ شالی رہنیوں کی وجہ ان کی زرہ کا لشکارا ہے۔ والکاٹریز اس دنیا سے اُلٹی دنیا میں جاتے ہوئے آسمان اور زمین کو ملانے والا تو اس فرشتے کا پل پار کرتی ہیں۔ ان کا کردار صوت کے فرشتے سے ملا جاتا ہے۔

درچوز (Virtues)..... مہیزان، حوصلے اور رحمت کے فرشتے جو عقیدے کے ساتھ انجھے ہوئے لوگوں پر توجہ دیتے ہیں۔ کہا جاتا ہے کہ داؤ کو گولیتھ کے خلاف جنگ کرنے پر درچوز نے ہی مائل کیا تھا۔ نیز، ابرہام نے اپنے اکلوتے بیٹے اسحاق کو قربان کرنے کے عمل کی اطاعت کے لیے درچوز سے ہی قوت حاصل کی۔ ان فرشتوں کے مرکزی فرائض کرہ ارض پر مہیزان دکھاتا ہیں۔ انہیں کرہ ارض کے طبعی قوانین میں با احترام مداخلت کی اجازت ہے، لیکن ان قوانین کو قائم رکھنا بھی ان کی ذمہ داری ہے۔ ڈایونی سینس کے بیان کردہ نظام میں یہ مندرجہ پانچوں غیر پر ہے۔

ووهومتاہ (Vohu Manah)..... لفظی مطلب "اچھا ذہن" یا "اچھی سوچ"۔ "زرتشت" کا مرکزی رئیس الملائکہ جس نے زرتشت پر عقیدے کی سچائیاں ظاہر کیں۔ زرتشت کا نام اب اپنی شناختی کی وجہ سے مشہور ہے۔ (دیکھیں "اہورا مزدا" اور "اہرمن") ووهومتاہ اہورا مزدا کی جملی اولاد اور ایشا سپیخنا کا سردار ہے۔ زرتشت نے تمیں سال کی عمر میں اسے ایک روایا میں دیکھا۔ وہ عام انسان سے بڑی صورت میں ظاہر ہوا اور سوال جواب کرنے کے بعد اسے اہورا مزدا کے آہمان پر لے گیا جو فرشتوں کے ساتھ دربار لگائے بیٹھا تھا۔ تب خدا نے ڈیکھی کہ مذہب کے اصول سکھائے۔

ہاروت اور ماروت (Harut and Marut)..... یہودیت، یہیمانیت اور اسلام، ہیومنیت میں انسانوں کے لیے ملائکہ کی شہوت سے متعلق کہانیاں ملتی ہیں۔ اگرچہ انسانوں کے نہ اہب



والاکاری، پردار نورس جنگجو دیوی۔

ساتھ روحانی ہستیوں یا شیطانوں کی جماعت کا بنیادی تصور بہت قدیم ہے، لیکن اس قسم کے تصورات پر یہودی سنتی قیاس آرائی کتاب پیدائش کی دو منحصر اور مبہم آیات سے مأخوذه ہے (6:2 و 6:9)۔ ان آیات میں "خدا کے بیٹوں" کا "انسانوں کی بیٹیوں" سے شادی کرنے کا ذکر ہے۔ جہاں خدا کے بیٹوں سے فرشتے مراد یہ گئے۔ روایتی تشریع کے مطابق یہ بیٹے عزل یا فریض ہیں۔

اس موضوع پر اسلامی نظر ایک قصہ میں ملتا ہے جس میں ملوث و فرشتوں کا ذکر قرآن میں موجود ہے: ہاروت اور ماروت۔ البتہ قرآنی حوالے میں ان فرشتوں کی جنسی بدسلوکی کا کوئی اشارہ موجود نہیں۔ کہانی کے مطابق تحریص اور گناہ سے بچنے میں انسانوں کی بدیہی تاثلیٰ کی وجہ سے فرشتوں نے نوع انسانی کے متعلق تفحیک آمیز باتیں کہیں۔ جواب میں خدا نے کہا کہ اگر فرشتے انسان جیسے حالات کا شکار ہوتے تو وہ بھی ایسا ہی کرتے۔ ہاروت اور ماروت کو کہہ ارض پر جیبنے کے لیے منتخب کیا گیا۔ انہیں قتل، بت پرستی، شراب نوشی اور جنسی شہوت پرستی کے عکسیں گناہوں سے دامن بچانے کی ہدایت دی گئی۔ جلد ہی وہ دونوں ایک حسین عورت کے لیے خواہش کا شکار ہو گئے۔ ایک راجحیر نے انہیں بدکاری کرتے دیکھا تو ہاروت اور ماروت نے اسے مارڈا لانا کر گناہ کا کوئی گواہ نہ ہے۔ تاہم، علیم و قادر خدا ان کے افعال سے آگاہ تھا۔ نیز، انہیوں نے ایسا انتظام کیا کہ آسمان پر موجود فرشتے کرہ ارض پر اپنے بھائیوں کے پرہیزگار اعمال کی گواہی دے سکیں۔ مگر وہ امتحان میں بری طرح ناکام ہوئے۔ بطور سزا انہیں باطل کے ایک کنوئیں میں الٹا رکھا دیا گیا۔ یہ سزا دوزخ کی ابتدی سزا سے بہتر تھی۔ دیگر فرشتوں کو خدا کا ارشاد درست مانتا پڑا اور وہ آسمان پر انسانیت کی کمزوری کے متعلق گفتگو سے گریز کرنے لگے۔ جہاں تک ہاروت اور ماروت کا تعلق ہے تو وہ انسانوں کو جادو منتر سکھاتے رہے، لیکن ساتھ ساتھ انہیں ممنوعہ فنون کے استعمال کے عکسیں مانگ سے آگاہ بھی کیا۔

**پھاس (Hypnos)**..... یونانی دیوتا پھاس (نیند)، نیکس (رات) کا بیٹا اور تھانائوس (موت) کا بھائی ہے۔ پھاس کی اصطلاح اسی سے مأخوذه ہے۔ اسے ایک تاریک، دھند آلود

غار میں اپنا گھر بناتے ہوئے دکھایا گیا، جس میں سے دریاے فرات و تیانہ نظرت بہتا ہے۔ وہ اپنے  
لاتحد اور بیٹوں یعنی خوابوں کے درمیان گمراہ ہوا تھا۔ دیوتاؤں کے قاصد کی حیثیت میں پہاڑ کو  
پروں والا دکھایا گیا۔ اس کے ساتھ چند ایک داستانیں منسوب تھیں۔ اس نے تینی موافقی ہے  
ہیرا کے کہنے پر زخمیں کو سالا یا اور ایک مرتبہ اپاٹو کے بیٹھے سارے پینڈوں کا جسم میدان جگ سے  
اندازے میں اپنے بھائی کی مدد بھی کی۔

**ہرمس (Hermes)**..... جدید دور میں فرشتے کو بطور قاصد تصور کرنے کے اہم ترین  
نیقیوں میں سے ایک یونانی ہرمس تھا (جس کے اوصاف بعد میں برمنوں نے اختیار کیے اور دفعہ  
سرکری سے منسوب کر دیے)۔ ہرمس سائنس اور تجارت کے علاوہ خوش بختی کا دیوبھتی بھی تھا جو سفر  
میں لوگوں کی حفاظت کرتا اور سرنے والوں کی روحوں کو راہ دکھاتا۔ وہ تاجریں اور چوروں کا سرپرست  
معیود بھی تھا۔ نیز، کہا جاتا ہے کہ ہرمس نے کچھوے کے خول پر دھانگے کس کر بر بطا ایجاد کیا۔  
روایت کے تحت ہرمس کو پروں اور سرپرہیث کے ساتھ دکھایا گیا۔ اس نے سینڈل بھی پہن  
رکھے ہیں۔ یوں وہ خدائی قاصدوں کے پردار ہونے کے تصور کا نتیب ہتا۔

**ہیڈرائیل (Hadrianus)**..... لفظی مطلب "خدا کی علت"۔ یہ فرشت آسمان پر دوسرے  
چھانک کا گمراں ہے۔ اس کی قامت 21 لاکھ میل بتائی جاتی ہے۔ جب حضرت موسیٰ خدا سے  
تو ریت وصول کرنے آسمان پر گئے تو ہیڈرائیل کو دیکھ کر ہبہت زدہ رہ گئے۔ ہیڈرائیل کا خیال تھا  
کہ موسیٰ تو ریت کے مستحق نہیں، لہذا اس نے انہیں ذرا کر رونے پر مجبور کر دیا۔ یہ دیکھ کر خدا غاضب  
ہوا اور ہیڈرائیل کو ڈامغا۔ وہ فوراً راہ راست پر آگیا اور موسیٰ کے رانہما کے فرائض انجام دینے  
لگا۔ یہودی روایت کے مطابق جب ہیڈرائیل مٹاۓ ایزدی کا اعلان کرتا ہے تو اس کی آواز  
دولائک آسمانوں تک جاتی ہے۔ نیز اس کے منہ سے لکلا ہوا ہر لفظ بکلی کے 12,000 کوئنے ظاہر

کرتا ہے۔

**یازاتا (Yazata)**..... زرتشت مت کا بانی زرتشت ایک مصلح تھا جس نے قاری کثرت

پرستی کو اولین وحدائیت کی صورت دی۔ اگرچہ قدیم فارسی کثرت پسندی کے متعلق بہت کم معلومات میرے ہیں، لیکن بدیکی طور پر پرانے دیوتاؤں کا رجہ کم کر دیا گیا اور وہ زرتشت مت کے

نظام میں فرشتے بن گئے۔

خیر اور شر کے درمیان سبقاً زرتشتی نظریہ دنیا میں مرکزی سرگردی ہے۔ (دیکھیں "ایشا سپیخا") زرتشت مت کے ترقی کرنے پر افلاؤں کی تعداد بھی بڑھتی گئی اور کسی موقع پر فرشتوں کا ایک نیا طبقہ یا زاتا ("عبادت گزار") ابھر کر سامنے آیا۔ وہ اس قدر طاقتور ہیں گئے کہ اہورا مزدا (مطلق خدا) سے بھی زیادہ عالی شان نظر آنے لگے۔ ان کا سربراہ مهرانور اور صداقت کا دیوتا / فرشتہ تھا۔.... آسمان اوز میں کا درمیانی وسیلہ، اس دنیا کو قائم رکھنے اور انصاف کرنے والا۔ دیگر نئے فرشتے ہوما (مقدس نشہ)، واتا (ہوا) اور ویری ہمراونگا (فارسی اندر) تھے۔

## متفرق موضوعات

(ادب، آرٹ، فنِ تعمیر وغیرہ)

**فرشتوں کا ارتقا :**

روایتی طور پر فرشتوں کو کامل، ابدی ہستیوں کے طور پر دیکھا گیا جو جلال کی دائیٰ حالت میں رہتے ہیں۔ چنانچہ "فرشتوں کا ارتقا" کچھ غیر مناسب لگتا ہے۔ نام، روایتی نمہہب کے اس غیر تغیر فکر نظر کے بر عکس معاصر روحانیات درجہ پر درجہ ترقی، شعور کی توسعہ اور وقت کے ساتھ ساتھ تربیت پر زور دیتی ہے، حتیٰ کہ نشوونما میں کئی جنم بھی لگ سکتے ہیں۔ مثلاً دوبارہ جنم و سوت یافت روحانی نشوونما کے لیے موقع کا ایک سلسلہ خیال کیا گیا۔ یہ درجہ پر درجہ روحانی توسعی ایک قسم کی روحانی ترقی ہے، اور روحانی ارتقا کا استعارہ اکثر ادب میں استعمال ہوا۔ فرشتوں کے ارتقا کا تصور مخصوص وحدت الوجود نظریات میں اپنی جڑیں رکھتا ہے۔ وحدت الوجود کے کچھ مکاتیب نے دیوؤں گو انسانی روح قرار دیا جو بار بار جنم لے کر بلند تر روحانی ہستیاں بن گئے۔ پریوں اور

فرشتوں کے طور پر رہوں کے دوبارہ جنم کا نظریہ لازماً اشارہ کرتا ہے کہ یہ ہستیاں جسموں کی مالک ہیں، چاہے وہ کتنی بھی کمال یا فتہ یا روحانی ہوں۔ اس سے یہ امکان بھی پیدا ہوتا ہے کہ فرشتے یادگیر روحسی انسانی جسموں میں آباد ہونے کے قابل ہیں؛ کچھ معاصر گوروؤں نے زور دیا ہے کہ دیوبھی بھی انسانی جسم اختیار کرتے ہیں۔ مارکن ازم کی تعلیمات میں بھی فرشتوں کے ارتقائی عمل کی جانب اشارہ ملتا ہے۔

### علم الملائکہ (Angelology):

فرشتوں کا مطالعہ کرنے کی شاخ۔ عموماً یہ اصطلاح زیادہ مفصل تجویز کے لیے مخصوص ہے۔ مثلاً نامس آکونیس کی منظہم قیاس آرائیوں کو علم الملائکہ قرار دیا جا سکتا ہے۔ باطل میں فرشتوں کے متعلق بیانات کو پہنچا دینا کرد و مغربی میساٹی روایات قرون وسطی کے دوران پر و ان چیزوں۔ کتاب حنوك وغیرہ میں مفصل فرشتہ کہانیوں سے کام لیتے ہوئے ایک روایت مخصوص نام والے فرشتوں کے خصائص پر توجہ مرکوز کرتی ہے۔ دوسری روایت اس قسم کے معاملات پر فلسفیانہ غور و فکر سے عبارت ہے کہ آیا فرشتوں کے جسم ہوتے ہیں یا نہیں۔ نامس آکونیس کی "Summa Theologiae" میں فرشتوں کو پیش کرنے کا منظہم انداز موخر الذکر روایت کی ہی پیروی ہے۔

### فرشتوں کا ظہور (Angelophany):

انسانوں کو مرئی یا کسی اور قابل محسوس حالت میں فرشتوں کا نظر آتا۔ یہ تصور کسی دیوبھا کے مرئی ظہور جیسا ہی ہے۔ روایتی کہانیوں میں فرشتے اکثر انسانوں کے پاس آتے ہیں، لیکن عموماً انہیں دکھائی نہیں دیتے۔ مخالف فرشتے سے موصول ہونے والی ہدایات عموماً بہم احساسات یا بصیرتوں کی صورت میں ہوتی ہیں۔ مثلاً مريم (مادر عیسیٰ) پر جراحتیں کاظماً ہوتا۔

### فرشتہ پرستی (Angeolatory):

فرشتوں کو تعظیم و بنایاں کی پرستش کرنا۔ تاریخی اعتبار سے دیکھا جائے تو اسلام اور عیسائیت

کے تبلیغی مذاہب کی وجہ سے پرانے کشورت پرستانہ معبود اکثر فرشتوں کی صورت میں ہار بار سامنے آتے رہے، لہذا فرشتہ پرستی کو عموماً بت پرستی کی ایک کل قرار دے کر مسٹرڈ کیا گیا۔ یہ مسئلہ ساری تاریخ میں بحث کا موضوع ہمارا ہے۔ روایتی عیسائیت کے اندر 325ء کی نکایا کی کلیسیائی مجلس نے فرشتوں پر یقین کو ایمان کا ایک جزو قرار دیا جس کے باعث بدینہی طور پر فرشتوں کی تعظیم کے رجحان میں زبردست اضافہ ہو گیا۔ نیچتا 343ء میں لاوڈریا کی کلیسیائی مجلس نے فرشتہ پرستی کو بت پرستی قرار دیا۔ بعد ازاں 787ء میں ساتویں کلیسیائی مجلس نے رئیس الملائکہ کے مددود و متعین ملک کو دوبارہ زندہ کیا۔ مشرق اور مغرب دونوں میں ابتدائی ترین مکتوب کام مرکز رئیس الملائکہ میکائیل تھا۔ آنے والی صدیوں میں ملک ملائکہ پر یقین میں اضافہ ہوتا گیا۔ انہیوں اور بیسویں صدیوں میں فرشتوں سے عقیدت نے متعدد صورتیں اختیار کیں: فرشتوں کے ہام پر انگلینڈ میں کئی تحفظیں قائم ہوئیں۔ اسلام کے مطابق فرشتوں پر ایمان لانا عقیدے کا ایک لازی جزو ہے۔

## ادب میں فرشتے:

فرشتے بہت سے شاعروں اور ادیبوں کے لیے تقریباً ایک ناگزیر ادبی علامت رہے ہیں۔ بالخصوص فرشتوں کے ایک طبقے، یعنی شیطانوں اور لشکروں نے الفاظ کا ایک وسیع منبع فراہم کیا۔ تمام عیسائی کرداروں میں سے شیطان ہر دو اور زبان کے شاعروں کو بہت بھایا، اور یہ کہا جاسکتا ہے کہ صحائف میں بہت کتر مقام رکھنے والا شیطان موجودہ عہد کے پیشتر انداز ہائے سخت پر غالب ہے۔ اگرچہ جان ملشن، جوہان گوئی کے اور لارڈ پائزرن جیسے لکھاری اس کردار سے محرزدہ تھے، لیکن اپنی تحریروں میں شیطان کو خاطر خواہ چک دینے والا ممتاز ترین شاعر بلاشبہ دانتے تھا۔ اس کی "ذیوان" کامیڈی کی بنیاد میں شیطان موجود ہے جو جہنم کے بلند ترین مقام پر رہتا ہے اور فرشتوں کا ایک

ایک لشکر اس کے ہمراہ ہے۔

روایت میں شیطان پر یقین ساحری پر یقین کا ساتھی ہے۔ قرون وسطی میں ساحری کو شیطان کی کارفرمائی تصور کیا گیا۔ اس دور کے یکوار ادب میں شیطانی قوتوں کے خلاف انسانی جنگ

وجدل میں خیرخواہ فرشتوں کی اعانت کا ذکر ملتا ہے۔ مثلاً شیکپیسر کے ہمیلت (منظر ۷) میں جب ڈنمارک کا نوجوان شہزادہ اپنے باپ کے بھوت کو دیکھ کر کہتا ہے، "اے فرشتو! اور پر جلالِ ہستی کے قاصدو، ہماری حاصلت کرو! ہمیلت کے آخری منظر میں بھی فرشتوں سے مدد مانگی گئی۔

قردون و سٹلی کے گزرنے پر ادب سے فرشتے غائب ہو گئے، لیکن آپ انسانیت پسند نشانہ ٹائیے کے بعد سے ان کا دوبارہ ظہور دیکھ سکتے ہیں۔ سولہویں صدی سے موجودہ دور تک ان کی موجودگی مستقل نظر آتی ہے۔ تاہم، نشانہ ٹائیے کے ادب میں شیطان کا کردار غالب تھیں کیونکہ اس دور میں قردون و سٹلی کی فکر کے خلاف رد عمل پایا جاتا تھا۔

ما بعد قردون و سٹلی کی اہم ترین ملکوتوں ایمانوئیل سویڈنborگ (1688-1772ء) کی تحریروں میں دیکھی جاسکتی ہے جس نے فرشتوں اور روحانی دنیا کے دیگر قاصدوں کے ساتھ متواتر موالات کا دعویٰ کیا۔ اس نے تصور ملائکہ کی مدد سے روحانی دنیا کی فطرت اور قوانین کو سماشرے میں زندہ کر دیا۔ سویڈنborگ کے مطابق فرشتے انسانوں کی نسبت کہیں زیادہ اعلیٰ درجے کی ہستیاں ہیں، وہ انسانوں کو عقل و دانش عطا کر سکتے ہیں۔ دنیائے ملائکہ کے متعلق اپنی تحریروں میں وہ زور دیتا ہے کہ فرشتوں کی تحریر انسانی تحریر سے بہت مختلف ہے۔ ان کی زبان نہایت کم الفاظ میں بہت کچھ بیان کر دیتی ہے۔

سویڈنborگ کی تحریروں نے باطنی شاعر ولیم بلیک (1757-1827ء) پر گہرا اثر ڈالا۔ اس کے ہاں فرشتے اور ان کی ڈرائیکٹو بکریت ملتی ہیں۔ وہ اپنے عہد کے بیش تر انگریزوں کی نسبت تاخیز ارواح اور نظریے کرم کے ساتھ کہیں زیادہ واقفیت رکھتا تھا۔ اس نے قافی انسانوں کی زندگیوں کے یچھے فرشتوں کو حقیقی قوتوں میں قرار دیا۔

اسی طرح دیگر شاعروں نے بھی فرشتوں کو بہت حقیقی قوتیں جانا اور متعدد ادبی تحریروں میں انہیں مقابلہ کیا۔ مثلاً رابرٹ براؤنگ اپنی نظم "دی گارڈین لائجل" میں اپنے فرشتے سے استدعا کرتا ہے کہ وہ جلیقی مل کو اپنے اختیار میں لے لے۔ رابرٹ برشن نے "دی اٹانوی آف میلانگووی" میں اس لوگ ریت کی تو شیق کی کہ ہر فرد کا ایک اچھا اور ایک برا فرشت ہوتا ہے۔ رومانوی شاعر لارڈ ہارن کے ہاں بھی فرشتوں کا ذکر ملتا ہے۔ وکٹوریائی ادب میں فرشتوں کو عموماً خدا اور انسان کے



نمرود، دانتے کی ڈیوائیں کامیڈی کی بنیاد پر، از گستاو ڈورے (1861-68)۔

در میان دیلوں کی صورت میں پیش کیا گیا۔ ہٹ Leigh کی اظہم "ابوہن او حم" میں ایک فرشتہ آکر مرکزی کردار کو ایک کتاب لکھنے کی ہدایت کرتا ہے۔ بیسویں صدی میں جارج برناڑ ڈشا نے "اپریل فٹ بال"، "کھصی؛ جان شین ہیک، اوہنری اور مارک ٹوئن کی تقلیقات میں بھی فرشتے جلوہ گر ہوئے۔

جدید عہد میں فرشتوں کے متعلق کہانیوں کے دیگر صحفیں میں ندرج ذیل شامل ہیں: الج  
ناشائی، فرانز کافکا، اسچ جی و میلز، آرٹر ایسی موف، پال گائکو، سخنجل شیل اور فلیپری او کونز۔

آرٹ میں فرشتے:

فرشتے، رئیس الملائکہ، کرویم اور سیرافیم، بھیش سے ہی مصوروں اور سنگ تراشوں کے تحفیل کو  
بھیز دلاتے رہے ہیں۔ فرشتوں کی ابتدائی تصاویر یا شیخوں میں آرٹ کے داخلی تخلیقی عمل اور روایتی  
و سماجی کا ملفوظ چیز۔ عموماً باہمی روایت نے کافی اثر ڈالا۔

اکثر یہ سمجھا جاتا ہے کہ صرف عیسائیت اور یہودیت نے فرشتوں پر ایمان کا انطباق کیا اور  
صرف عیسائی آرٹوں نے انہیں پیش کیا، کیونکہ یہودی شریعت اس قسم کی تمام شیخوں بنانے سے  
منع کرتی ہے۔ ۲۴۳م، کلاسیکی اسطوریات، شائن ازم، زرتشت مت، ہندو مت، بدھ مت، تاؤ  
مت اور اسلام میں بھی فرشتے یا فرشتہ نہایت موجود تھیں۔ درحقیقت، اور عالم رائے کے بر عکس،  
اسلام اس قسم کی شبیہوں سے منع نہیں کرتا اور مسلمان آرٹوں (با شخص صوفی) نے اسلامی  
روایات کو فرشتوں کے تصورات سے بھر پور بنایا۔ انہوں نے سُکھی، غناستھی یا مانوی روایات سے  
خیالات مستعار لیا اور انہیں سمجھا۔

واحدانی اور کثیرت پرست دونوں روایات میں فرشتے خدا، دیوتاؤں یاد یو یوں کے قاصدوں  
کی نمائندگی کرتے ہیں۔ انہیں درمیانی دنیا میں مقیم خیال کیا جاتا ہے۔ خدا انہیں اسی جگہوں پر بھیجا  
ہے جیسا انسان اسے یاد کرنے میں مصروف ہوتے ہیں۔

نکایا کی مجلس (325ء) نے فرشتوں پر یقین کو عقیدے کا حصہ قرار دیا۔ 343ء میں لاوٹ سیا  
کی سائناڑ نے فرشتوں کی پرستش کو "بت پرستی" قرار دیا۔ انجام کار 787ء میں ساتویں کلیسایائی  
مجلس نے مختار انداز میں رئیس الملائکہ کے مسلک کو نئے سرے سے بیان اور محدود کیا۔ مشرقی کلیسا  
میں اس کی جگہ بہت گہرائی تک گئیں۔ تاہم، مغرب میں فرشتوں پر بے یقینی جاری رہی۔

پاپلی اسکری کے بعد ہی بم بدوخاہ فرشتوں کے متعلق پڑھتے ہیں جو انسانوں پر آفات نازل کرتے  
ہیں۔ محمد نامہ جدید کے فرشتے انسانی دکھ میں شریک، مرنے والوں کے لیے دعا گو اور ان کی  
روحوں کو آسمان پر پہنچانے والے ہیں۔

چوتھی صدی یوسوی کے آخر میں سُکھی کلیسا نے اچھے اور بُرے دونوں قسم کے فرشتوں کا وجود

پوری طرح مان لیا۔ اچھے فرشتے انسانوں کو نیکی اور بُرے فرشتے گناہ کی جانب مائل کرتے۔ کہیا کے قادرز نے اپنی تحریروں میں اس عقیدے کو قائم رکھا اور وقت کی ضرورت کے مطابق ان سے مدد مانگی۔

قردون و سلطی کے ماہرین الہیات نے آسمانی لٹکر کے سلسلوں کی منظم انداز میں درجہ بندی کی جس کی بنیاد پست پال کی درجہ بندی تھی۔ انہوں نے ہر ایک کو امتیازی فرائض تفویض کیے۔ ملا نگہ کے لٹکر کو تین تین فرشتوں پر مشتمل تین درجوں میں بانٹا گیا۔

یہودی نہ ہی آرٹ کے فقدان اور عہد نامہ چدید کے قلیل بیانات نے مسیحیت کے آرٹ کی راہ میں رکاوٹ پیدا کی۔ جہاں تک فرشتوں کی شبیہوں کا تعلق ہے تو ہم نور ہمیشہ فرشتے کے سر پر رہا جو تقدس اور پاکیزگی کی علامت ہے۔ فرشتوں کی ممیز علامت پر روح، طاقت اور سرعت کی علامت ہے۔ سارے قروون و سلطی کے دوران یہ عشر بہت عام رہا اور پردار ہستیوں کے طور پر فرشتوں کا تصور قبول کر لیا گیا۔ چوتھی صدی عیسوی کے دوران پردار فرشتے کی شبیہ سامنے آئی اور جلد ہی ایک فارمولہ بن گئی جو چھٹی صدی عیسوی تک رائج رہا۔ بعد ازاں اٹلی اور جنوبی فرانس کے کاروائی آرٹ اور رومان طرز کے آرٹ میں اس نے دوبارہ جدا گانہ حیثیت اختیار کی۔ گوتحک آرٹ میں یہ نامعلوم رہا، اگرچہ تیر ہوئیں سے پندرہویں صدی تک اٹلی میں دوبارہ مقبول ہوا۔

شان ملا نگہ، معبدوں کے گرد بے شمار فرشتوں کی تصوری کشی، سٹیکٹ یا پر جلال کنوواری میں عموماً فرشتوں کو ان کے درجات کے مطابق بنایا گیا۔ تاہم، بمکمل نو درجات شاذ ہی ملتے ہیں۔ پیش تر آرٹوں نے دو یا تین اور کبھی کبھی بھی مخصوص ایک دائرہ بنانے پر ہی اکتشا کیا۔ فرشتوں کے نو حلقات قدیم فریسکوز، موزیکس اور سٹک تراشیوں میں مختلف طریقوں سے اور گاہے پگاہے پیش کیے گئے۔ رنگ کا استعمال سیرافیم اور کرونیم کی موزوں مصوری میں اہم ترین عناصر میں سے ایک تھا، جبکہ دیگر طبقات کے ملا نگہ کی تصوری کشی میں نسبتاً آزادی برقراری تھی۔ مثلاً اندروںی سرخ دائرہ محبت، دوسرا نیلا دائرہ نور اور علم کی علامت ہے۔

قدیم ترین تصاویر، ہرگز مسودوں، شینڈ (Stained) گلس اور مصور کردہ سٹک تراشیوں کے رنگ بڑی احتیاط سے منتخب کیے گئے، اگرچہ رنگوں کی سکم پر آہستہ کم توجہ دی جانے لگی۔

سو ہوئیں صدی کے آغاز میں کرولیم کے پر مختلف رنگوں میں نظر آنے شروع ہوئے۔ رافائل کی مشہور "Madonna di Sisto" اور پیر و جینو کی "Coronation of the Virgin" اس تبدیلی کی عکاس ہیں۔

غائب کبھی فرشتے نہ کر ہیں اور انہیں پر شباب اور خوبصورت انسانی جسموں اور چہروں کے ساتھ چیز کیا گیا۔ وہ کبھی بوز ہے نہیں نظر آتے اور نو مولود فرشتے رو جوں کی علامت ہیں۔ فرشتے وقت کی حدود و قیود سے آزاد ہیں اور ان کا شباب داگی ہے۔

ابتدائی تصاویر میں فرشتے کافی لمبے چوڑے چادر نما کپڑوں میں دکھائے گئے جن کے رنگ عموماً سفید تھے، لیکن نیلے، سرخ اور سبز رنگ کے لباس بھی بنائے گئے۔ بہت سے پرانے گرجا گھروں میں ماربل، پتھر، یا لکڑی کے تراشیدہ نمونوں یا مصور کردہ شیشے، فریسکوؤز اور دیگر سطوحات میں فرشتے ساری جگہ کو تجھرے ہوئے ہیں۔ تاہم، نبیت کثڑ دینیاتی پابندیاں غالب آنے پر فرشتوں کو محض آرائش کے لیے پیش کرنے کی اجازت نہ رہی، بلکہ ان کا مقصد کلیسا کی کسی تعلیم کی تصویر کشی بن گیا۔ عیسائیت کی پہلی تین صدیوں کے دوران فرشتوں کو پیش کرنے کی اجازت نہیں تھی، جنہیں خام انداز میں بنایا جاتا تھا۔

دوسری صدی تک آرت میں فرشتے کی بہت اور لپاس میں واضح تبدیلی آئی۔ جو تجویز (Giotto) فرشتوں کی مثالی تصویر کشی تک رسائی حاصل کرنے والا اولین آرٹسٹ تھا۔ تاہم، پہلی مرتبہ فرا آنجے لیکوہی مطلق طور پر غیر دنیاوی فرشتے پیش کرنے میں کامیاب ہوا۔ اس کے باعث ہوئے کسی بھی فرشتے کی شکل و شباهت کسی انسانی مخلوق جیسی نہیں، بلکہ دیگر اساتذہ کے بنائے ہوئے فرشتے کسی خوب صورت یا سرور پیچے جیسے ہیں۔ نیز فرا آنجے لیکو کے فرشتے تقریباً بالا اتنی نوافی ہیں۔

جو تجویز اور بیزوڑ گوزوڈی کے فرشتے بھی قطعاً نسوانی ہیں، جبکہ مائیکل آنجلو (جس کے فرشتے کے بغیر تھے) اس قسم کی افلاؤ کی ہستیوں کو پیش کرنے میں ناکام رہا۔ لیونارڈو دا ونچی کے پردوں کے مکراتے ہیں، جبکہ کوراجیو نے خوب صورت پیچے پیش کیے۔ فرانچسکو الیانی اور گوئیڈورنی کی پیٹنٹنگز میں فرشتے عموماً پر کشش اور نقش لڑکے ہیں۔

رافیل کے فرشتے، بالخصوص موئر دور کے فن پاروں میں، بے جنس، روحاں، پر جلال اور ساتھ ہی ساتھ ذہانت و طاقت کی تجسم بھی ہیں، مثلاً رئیس الملائکہ مینا نسل کی تصویر۔ رئیسہ انت نے بھی شامدار فرشتے پینٹ کیے جو شاعران، شیر و نیادی ہیوں لے ہیں۔ بوئی چیلی نے اپنی نو فلامنیت کے زیر اثر فرشتوں کو انسانی روپ میں تصور کیا۔

معاصر آرٹشوں میں آرت روڈین، میکس ارنست، پالی گل اور بالخصوص مارک چاگل نے فرشتوں کی شخصیتیں بنائیں۔ چاگل کی "دی فال آف دی آشیل" کے بھر کیلے سرخ رنگوں میں ایک سوزاں فرشتے بیچے گرد ہا ہے۔

### فن تعمیر میں فرشتے:

بالخصوص یورپ کے مذہبی آرٹ اور فن تعمیر (آرکیٹیکچر) میں فرشتوں کو ایک لازمی حیثیت حاصل ہے؛ مقدس عمارات میں فرشتے دیواری تصاویر، موزیکس، سنگ تراشی یا تزئینی نقوش میں پیش کیے گئے ہیں۔ سکولر عمارات میں فرشتے عموماً پینٹ کی ہوتی یا تراشی ہوتی تفصیلات میں ملتے ہیں، مثلاً دلیزروں پر یا گل کاری میں۔

قدمیم یونان اور روم میں پردار شبیہ و کنزی کی علامت تھی۔ پردار شبیہ ایک مرتبانوں کی تصاویر، دیواری تصاویر اور سنگ تراشی میں استعمال ہوئیں۔ اس پردار شبیہ کی سب سے نمایاں مثال فتح کی پردار دیوی "Nike of Samothrace" (انداز 190 قبل مسیح) ہے جو اس وقت ہیروں کے لئے میوزیم میں رکھی ہے۔ اس قسم کی متعدد پردار شبیہیں تقریباً 180 قبل مسیح میں تعمیر کر دہڑیکس اور اسختنا کی قربان گاہ کے سنگ مرمر میں ملی ہیں۔ ان سات فٹ اونچے مناظر میں "خداؤں اور دیوؤں کی لڑائی" دکھائی گئی ہے۔

1738ء میں ہرکولاٹھم اور 1748ء میں پونٹی (موجودہ اٹلی) جیسے قدیم شہروں کی کھدائی ہونے پر متعدد دیواری تصاویر اور موزیکس برآمد ہوئیں جن میں سے کچھ ایک میں پردار شبیہیں بھی شامل ہیں۔

179ء میں یہ شہر کوہ دیسو و بھس پہنچنے کے باعث راکھتے دب گئے تھے، مگر بہت سی عمارت

اندر سے محفوظ رہیں۔ کھدائی سے پتا چلا کہ عوامی اور خوبی عمارت بڑی بڑی اور تیز رنگوں والی میورلز سے آ راست تھیں۔ ان عمارت میں کھڑکیوں اور دروازوں کی تعداد کم ہونے کے باعث دیوار پر کافی جگہ فتح جاتی جو ترکین و آرائش کے لیے موزوں تھی۔ پہنچی میں سے دریافت ہونے والی عمارت Villa dei Misteri کی دیواروں پر بنے مناظر میں پردار شخصیتیں انسانوں کو اٹھا کر لیے جائیں ہیں؛ یہ کہہ ڈالیں میں مسلک سے داہست ایک رسم کے لیے مخصوص تھا۔

چوتھی صدی عیسوی کے وسط سے پہلے تک عیسائی فرشتے بغیر پروں کے پیش کیے جاتے رہے۔ کچھ مورخین کا کہنا ہے کہ فتح کی پردار و من دریوی پہلی مرتبہ اشوریہ میں پردار تھی فرشتے میں تبدیل ہوئی اور بعد ازاں یہ تصور ایشیائے کو چک کے راستے مغربی یورپ میں پھیلا۔ تاہم، اس دعوے کی حایت میں کوئی فیصلہ کن شہادت موجود نہیں۔

ایس بھی کلیسا کافن تعمیر فرشتوں پر مشتمل بائبلی مناظر سے بھرا ہوا ہے۔ آرٹشوں نے بالخصوص فرشتوں کے دینیاتی نکتہ منظر سے کام کیا۔ فرشتے بے پر نقیب، عصا بردار مسافر یا سادہ جنہے میں ملبوس نوجوان کے طور پر نظر آتے ہیں، جیسا کہ روم کے Priscilla (زمین دوز قبرستان) سے واضح ہے۔ یہ قبرستان روم شہر کے نیچے کروں کے ایک وسیع علیے پر مشتمل تھا۔ ان میں بنے متعدد چھوٹے چھوٹے کمروں Cubicula کی دیواریں تصاویر سے مزین ہیں۔ یقین کیا جاتا ہے کہ سیجیوں کی تادیب کے دور میں یہ کمرے گرجاخانوں کے طور پر استعمال ہوتے تھے۔

325ء میں قسطنطین (کانسٹنٹن) نے عیسائیت کو روم سلطنت کے سرکاری مذہب کے طور پر راجح کیا اور اس کے دور میں بنائے گئے گرجا گھروں میں فرشتوں پر مشتمل رنگین دیواری تصاویر شامل ہیں۔

موڑیکس کے علاوہ ستونوں کی راس پر بھی فرشتوں کی شخصیتیں کندہ کی گئیں۔ جن (genii) نام کی پردار شخصیتیں سمجھی تا بلوتوں اور دیگر یادگاروں پر برائی کے خلاف تکلی کی فتح کی علامت کے طور پر ملتی ہیں۔ سمجھی فرشتوں پر مشتمل دیگر موضوعات بشارت مسیح، رفع آنکھ وغیرہ ہیں۔

قسطنطین کی طرح شارلیمان نے بھی عیسائی دینا کو تحدی کرنا چاہا اور ایسا ماحول پیدا کیا جس میں فرشتوں کی تصویریں کو فردغ ملا۔ مقدس سلطنت روما کوئی ایک ہزار برس تک مرکزی قوت نہیں

رہی۔ قسطنطینیہ سے ملنے والا باقی دانت کا ایک تراشیدہ نمونہ (انداز ۵۰۰ء) اس دور سے مخصوص دو پردار شہنشہیں دکھاتا ہے۔

دوسری صدی میں، وٹو کے عہد کے فن تعمیر نے کاروائی ٹیکش روؤں کی تخلیق کی۔ اونٹو عہد کی متعدد ہمارات موجود ہیں، مثلاً جرمٹی میں بیٹت مائیکل کا گرد جا گھر۔ بیٹت مائیکل کے مرکزی حصے کی چھت پر متعدد پابندی مناظر پیٹت کیے گئے جن میں فرشتے بھی موجود ہیں۔

چوتھی صدی عیسوی میں پہلی مرتبہ ظاہر ہونے والا بازنطینی اندازہ میڈیاٹی اور مشرقی اثرات کا ملغوب تھا۔ بازنطینی ہمارات کی دیواروں کی ہیرومنی سطحیں ہموما سنگ تراشی سے سجاہی ہوئی تھیں۔ گرد جا گھروں کے اندر رشوخ رنگوں والی موزیکس یا دیواری تصاویر میں سچ، حواریوں اور شہداء کی زندگی کے مختلف واقعات مصور کیے گئے۔ چھٹی صدی کے اوائل میں اطالوی شہر راونا بازنطینی سلطنت کا مغربی مرکز ہوا۔ فرشتوں کی بازنطینی تصویر کشی کی مثالیں 527ء اور 547ء کے درمیان تعمیر کردہ San Vitale کے موزیکس میں دیکھی جاسکتی ہیں۔



چھٹی صدی کی موزیک، باسلیکا ڈی سان ونالی (راونا)۔ سچ کے دامیں باہمی فرشتے اور اولیاً دکھائے گئے ہیں۔

Torcello کے گرجاگھر کی موزیکس ایک فرشتے کو کنواری مریم اور نو مولودؐ سے بہت اوپر دکھاتی ہیں۔ 726ء میں پوپ لیوسوم نے ایک فرمان کے ذریعے بازنطینی سلطنت میں مذہبی نقش گردی پر پابندی عائد کر دی جو جزو اسلامی اثرات کا نتیجہ تھی۔ 843ء میں یہ پابندی ختم ہوئی۔ شرقی کلیسا کے فرشتے محترم مخالفوں کی صورت میں پیش کیے گئے، نہ کہ نسوانی یا پچکانہ صورت میں۔ تصاویر میں سیرافیم کے چہ پر جسم کو اس طرح چھپائے ہوئے ہیں کہ صرف سر دکھاتی



محراب قبّہ، چیس (1833-36ء)

دیتا ہے؛ کرویم چار پروں والے ہیں؛ عام فرشتوں کے صرف دو پر ہتے گئے۔ ایشیائے کوچک میں فرشتوں کی ترتیب و آرائش روایت کا حصہ تھی، اور فرشتوں کے انداز میں ہتے گئے کے کرجاگھر مشہور و معروف رہے۔ (رئیس الملائک میکانٹل کے نام سے ایک ملک وابستہ ہوا۔) بالخصوص میکانٹل اور جبراٹل کی تصویر کشی گرجاگھروں کے مدخلوں کا خاص بن گئی۔

کیا رہوں صدی کے اوپر اور پار ہوئیں صدی کے اوائل کا فن تعمیر قدیم رومان انداز تعمیر کی پاڑگشت کا حامل دکھائی دیتا ہے۔ یہ انداز کلیسا کی عقائد اور ضروریات کا عکاس تھا۔ اور 1135ء کے درمیان تعمیر ہونے والے Angouleme کے سینٹ جنٹرے گرجاگھر میں سچ تراشیاں اس کی بہترین مثال ہیں۔ جنوبی حصے میں سچ کا دوبارہ تلوپور دکھایا گیا ہے؛ اس کے دامن میں متی، مرقس، لوقا اور یوحنا کے علاوہ ایک فرشتہ بھی ہے جس نے نوع انسانی کا اعمال نامہ ادا رکھا ہے۔

گوتھک قرار دیا جانے والا انداز تعمیر 1150ء سے 1420ء کے درمیان اٹلی میں اپنے عروج کو پہنچا اور 1500ء تک شمالی یورپ میں مقبول رہا۔ گوتھک انداز کا آغاز برگنڈی اور نارمنڈی (موجودہ فرانس میں) کے گرجاگھر تھے۔ یارٹک دار شیش اسی دور میں کھڑکیوں میں لگایا گیا۔ نیز کنواری مریم سے عقیدت بھی بہت بڑھ گئی جسے فرشتوں کے فرشتوں کے ہمراہ دکھایا گیا۔

Chartres کی تحدیل کے چار مغربی پورٹ میں بنائی گئی پینٹنگز میں فرشتے بہت نمایاں ہیں۔ نشأة ثانية کا عہد کلاسیکل تصورات اور موضوعات میں دوبارہ دلچسپی سے عبارت تھا۔ اس دور کی عمارت قدیم یونانی اور رومان انداز میں دلچسپی کی عکاس ہیں۔ فرشتوں کو عباوں اور بڑے بڑے پھولوں کے ہاروں کے ساتھ پیش کرنا مقبول عام ہوا۔ نوابی فرشتے بھی اسی دور میں چلی مرچب سامنے آئے اور اس کے بعد فرشتوں کی نسوانیت عام ہو گئی۔ میہہ دنا اور بچے کی معیت میں کرویم ایک اور پسندیدہ موضوع بننے۔ برناڑو اور روز یلدیو کا تغیر کردہ یونارڈ و ہردنی کا مزار اس کی ایک واضح مثال ہے۔

1600 سے 1770ء تک کا دور فن تعمیر میں باروٹ عہد کھانا ہے۔ نشأة ثانية میں منتقل ہونے والے جمالیاتی تصورات کی ہی توسعہ تھا۔ باروٹ اور راکو (Rocco) انداز میں ترتیب،

آرائش بہت زیادہ ہے۔ اکٹھ سے اوپر اٹھے ہوئے نقوش تراشے گئے۔ ویشکن کی طرف جانے والے محراب دار زینے Scala Regina کے اوپر ماربل میں دونوں فرشتے صور پھونک رہے ہیں۔ سنت پیترز کی مہیب کیونپی کو چارستون سہارا دیے ہوئے ہیں جن کے اوپر چار فرشتے کھڑے پہرو دے رہے ہیں۔

انہیوں صدی قدیم روم کے اثرات کے تحت رومانوی قوم پرستی کا عہد تھا اور فن تعمیر میں بھی قدیم روم اثرات سامنے آئے۔ 1806ء اور 1836ء کے درمیان تعمیر کی گئی محراب فتح (Arc de Triomphe) میں جہودیہ کی تاریخ کے چار مناظر پیش کیے گئے ہیں۔ وکتوریائی عہد کے اوگوں نے کافی اچھوتا پن دکھایا اور ہم کہہ سکتے ہیں کہ آرائش تعمیراتی فنون میں ان کی کامیابی سب سے بڑھ کر تھی۔ اس دور میں پھولوں کے ہاراٹھائے ہوئے فرشتوں کی قطار میں ملتی ہیں۔

1890ء سے لے کر پہلی عالمی جنگ تک کے دور میں Art Nouveau فرشتہ تماشیات کے لیے موزوں تھا۔ تاہم، جیسوں صدی میں فن تعمیر اور آرائشی فنون زیادہ اختیاری بن گئے (جیسا کہ آرت ڈیکو انداز میں)۔ فرشتے حد درج نمایاں ہوئے اور دو عالمی جنگوں کے درمیانی دور میں پردار شخصیں صبور رہ، سورجیوں اور لکڑی کی شیپوں میں ملتی ہیں۔ حصیر، ہوٹل اور پرائی ڈیپارٹمنٹل شورز کی عمارتیں اس کی مثال ہیں۔

### مقدس فرشتوں کے اعمال (Acts of the Holy Angels):

ہائیلی موضوعات کا ایک سلسلہ جنہیں مجموعی طور پر "مقدس فرشتوں کے اعمال" کہا جاتا ہے۔ گیارہ اعمال درج ذیل ہیں: (1) اوسیلہ کی ترزی: (2) آدم اور حوا کا باغ بہشت سے نکالا جانا: (3) عین فرشتوں کا ابرہام کے پاس آنا: (4) ایک فرشتے کا اسحاق کی قربانی کرنے سے ابرہام کو روکنا: (5) یعقوب کا ایک فرشتے سے کشی کرنا: (6) یعقوب کے زینے سے فرشتوں کا چڑھنا اور اترنا: (7) عین شہزادوں کا جلتی ہوئی بھٹی میں سے بچایا جانا: (8) سخیرب کے لشکر کی ایک فرشتے کے ہاتھوں تباہی: (9) رافائل کا توپیاس کی حفاظت کرنا: (10) ہیلیو ڈورس کو سزا دینا: اور (11) بشارت کرنا۔



پرندے بطور فرشتے:

عالیٰ اس طوریات میں پرندوں کو اکثر روح کی علامت کے طور پر استعمال کیا گیا۔ بالخصوص ان کی تصویر کشی دیوتاؤں کے قاصدوں اور نمرودوں کی روحوں کو اگلی دنیا میں یہاں نے والوں کی حیثیت میں ہوئی۔ فرشتے پرندوں کے ساتھ منسوب کیے جانے کے نتیجے میں ہی انجام کار پردار بن گئے۔ پرندوں اور فرشتوں کا تعلق ذات اقدس کے دو اگلے تجربات سے مانع ہے۔ اول، عالیٰ مذاہب اور بالخصوص مفریقی مذاہب میں ذات اقدس کو افلاکی مظاہر کے ساتھ مسلک کرنے کا رجحان موجود ہے۔ چونکہ آسمان دیوتاؤں کی خصوصی اقامت گاہ لگتے ہیں، اس لیے پرندوں کو ان سے قریب تر قرار دینا ایک فطری امر تھا۔ اور اسی وجہ سے افلاکی ہستیوں کو پردار تصور کیا گیا۔ دوم، قدیم لوگوں کے خیال میں ہوابذات خود ایک روحانی جوہر تھی۔ بہت سی شفافتوں میں روح کے ہم معنی الغاظ کا مطلب ہوا یا سائنس ہی ہے۔ محدود روایتی معاشروں کے لیے پرندے پر جمالِ حکومت تھے جو زمین سے بلند ہو کر روحانی ویلے ہوا میں جاسکتے تھے۔

### فرشتوں سے رابطہ:

تمام مذاہب عالم میں اتفاق رائے کا ایک وسیع میدان یہ خیال ہے کہ اس دنیا اور روحانی اقلیم کے درمیان رابطہ ممکن ہے۔ اس قسم کی مواصلات روایتی کے ساتھ ساتھ معاصر تصور فرشتے کا بھی اہم جزو ہے۔ فرشتوں کے ساتھ برآہ راست رابطہ صدیوں سے عالم ملائکہ کے ساتھ معتبر تعلق رہا ہے۔ فرشتے تین مختلف طریقوں سے لوگوں کے ساتھ رابطہ کر سکتے ہیں۔ پہلا طریقہ ندانے شبی ہے جو حالت بیداری میں ندائی دیتی ہے۔ اس قسم کا تجربہ کرنے والے اوگ ایک بجھناہٹ یا موسمیقی اور پھر پیغام کی آواز سنائی دینے کے متعلق بتاتے ہیں۔ ندانے شبی عموماً کوئی خوشخبری دیتی یا آنے والے خطرے سے پیشگوئی خبر دار کرتی ہے۔ تقریباً ہر مذہب کے مقدس صحائف میں اس کی مثالیں موجود ہیں۔ فرشتے خوابوں کے ذریعے بھی انسانوں سے رابطہ کرتے ہیں۔ خیند کے دوران اس قسم کی مواصلات ہونے کا تصور حالت خواب کا ایک فطری نتیجہ تھا۔ عموماً خواب میں کوئی فرشتہ آ کر کوئی مخصوص کام انجام دینے کی تلقین کرتا ہے۔ سلسلہ وار خوابوں میں بھی فرشتوں سے ملاقات ہو سکتی

ہے۔ یہ پیغام چند ہفتوں یا مہینوں کے دوران موصول ہو سکتے ہیں۔ فرشتوں نے صرف ایک خواب میں بھی پیغام دیا، جیسا کہ یعقوب کے معاملے میں ہوا۔ فرشتوں سے رابطہ کا تیراوسیلہ براہ راست بصری ملاقات ہے۔ فرشت کسی شبی کی صورت میں ظاہر ہوتا اور متعاقہ شخص کو اپنا پیغام دیتا ہے۔ قاصد فرشت خود کو توجہ کا مرکز نہیں بناتا اور عموماً صرف پیغام وصول کرنے والے شخص کو دیتا ہے۔ عہد نامہ رہنمی میں ابراہام (حضرت ابراہیم) اور سارہ اور ایش کی پیدائش کی کہانی دکھائی دیتا ہے۔ ہمیں یہ بات اسرار کے ساتھ کہنا پڑے گی کہ کسی بھی طریقے سے فرشتوں سے رابطہ صرف انسانی روح کی تفہیم اور قبولیت کے ذریعے ممکن ہے۔

### فرشتوں کی سمتیں:

تقریباً ہر روایتی معاشرے نے چار نقطات اصلیے (کارڈنل پوائنٹ) یعنی شمال، جنوب، مشرق اور مغرب کو بہت زیادہ اہمیت دی۔ یہ سمتیں مخصوص دیوتاؤں یا دیگر روحانی ہستیوں کی اقامت گاہیں ہیں جو اکثر ان سمتوں سے منسوب تو انسیوں پر "حکومت" کرتی ہیں۔ آج ستوں



ساعتوں (Hours) کا قص از سیکھانو پر یو یاٹی (1899ء)۔

کے تقدیس کا انقرہ بآسانی مفہوم کھو چکا ہے۔ روایت کے مطابق چار مرکزی رئیس الملائکہ کو چار فرشتوں کے ساتھ منسوب کیا گیا۔ یقین کیا جاتا تھا کہ رافیل مشرق، میکائیل جنوب، جبراٹل مغرب اور اربیل شمال کا حکمران ہے۔ رسولتی سحر میں یہ روایتی انتساب اب بھی موجود ہے جس میں رئیس املائکہ کی قوت ایک جادوی دائرہ کھینچ کر حاصل کی جاتی ہے۔

### ہفتے کے دن اور فرشتے:

قدمیم زمانے میں علم الاجhom ایک ہمہ گیر زبان یا عالمی شایطنا تھا جس کی حد سے ہر قابلِ تصور مظہر کی تفسیر کی گئی۔ روم کن دور میں بھی ہفتے کے دنوں کو روایتی سیاروں (سورج، چاند، اور ننگی آنکھ) سے نظر آئے والے پانچ سیارے سے باہم مربوط کیا گیا۔ سوسوار چاند، منگل مریخ، بدھ عطارد، جعراۃ مشتری، جمعہ و نشیں، ہفتہ زحل اور اتوار سورج سے منسوب ہے۔ قدمیم وقتوں میں کسی مخصوص سیارے سے منسوب کردہ کام کو متعلقہ دن میں انجام دینا احسن خیال کیا جاتا تھا (مثلاً عطارد کے زیر اثر بدھ وار خطوط لکھنے اور سمجھنے کے لیے اچھا تھا)۔ بعد کی یورپی تاریخ میں فرشتے بالکل علم الاجhom کے انداز میں زندگی کے ہر کام سے مسلک ہو گئے۔ یوں علم الاجhom اور علم الملائکہ کے درمیان روابط پیدا ہوئے۔ فرشتوں اور ہفتے کے دنوں کے حوالے سے روایتی تعلق مندرجہ ذیل ہے:

| حاکم فرشتہ | حاکم سیارہ | ہفتے کا دن |
|------------|------------|------------|
| میکائیل    | سورج       | اتوار      |
| جبراٹل     | چاند       | سوسوار     |
| ساماءیل    | مریخ       | منگل       |
| رافیل      | عطارد      | بدھ        |
| Sachiel    | مشتری      | جعراۃ      |
| Anael      | زہرہ       | جمعہ       |
| Cassiel    | زحل        | ہفتہ       |

**موسوسوں کے فرشتے:**  
 موسوسوں اور فرشتوں کے درمیان تعلق قرون وسطیٰ میں تقریباً ہر چیز کو فرشتوں کے ساتھ  
 نسلک کرنے کے رجحان کا نتیجہ ہے۔ چنانچہ مہینوں اور بختے کے دنوں کو فرشتوں سے منسوب کیا  
 گیا۔ اسی طرح موسوسوں کے بھی فرشتے ہیں۔ عام طور پر رافیل کو بہار، ارٹل کو موسم گرم، میکائیل  
 کو خزان اور جبرائیل کو موسم سرما سے منسوب کیا جاتا ہے۔

### علم انجم، حکمرانی اور فرشتے:

علم انجم میں حکمرانی سے مراد سیاروں کو منطبقہ البروج اور دیگر مظاہر کی علامتوں سے منسوب  
 کرنا ہے جس کے مطابق کہا جاتا ہے کہ ہر سیارہ مخصوص اشیا اور سرگرمیوں پر "حکمران" ہے۔ یہ  
 تعلق تائیم شدہ نقوش پر ہمیں قرابت داری ہے۔ چنانچہ مرخ جنگ اور لوہے کا حکمران سیارہ ہے، جمل  
 کی علامت پہل کار کا دشون، سیارہ و شیش یا زہرہ محبت پر حکمران ہے، وغیرہ۔ اگر آپ "حکمران"  
 کے اس قدیم تصور کو جدید زبان میں ترجیح کریں تو "نسبت" کی اصطلاح استعمال کرنا زیادہ بہتر  
 معلوم ہو گا۔ چونکہ فرشتے اور سیارے دونوں ہی افلاک کے کمین ہیں، اس لیے شافتوں میں  
 فرشتوں کو علم انجم میں جگہ ملنا فطری امر تھا۔ روایتی مغربی علم الملاکہ میں یہ تعلق قبائل ہی باطنی نظام  
 میں واضح ہوا۔ قبائل میں تعلق دار یوں کا ایک نظام ملتا ہے جو بعد ازاں ساحروں نے اپنی رسم میں  
 استعمال کیا۔ حتیٰ کہ یہ بھی کہا گیا کہ فرشتوں نے انسانوں کو خدا کے راستے پر واپس لانے کی خاطر  
 قبائل کی تعلیم دی۔ یورپی قرون وسطیٰ کے دوران فرشتوں کی تعداد میں اضافہ ہونے پر انہیں مخصوص  
 ونکائف کا حامل خیال کیا جانے لگا۔ لہذا انہیں مختلف کاموں کے ساتھ منسوب کرنا بھی ضروری  
 تھا۔ چنانچہ فرشتے مختلف چیزوں اور سرگرمیوں کے "حکمران" یا "گران بن گئے۔ ہوا، سیاروں  
 اور حتیٰ کہ محبت کے حکمران فرشتوں کا ذکر بھی ملتا ہے۔

### معاذیات:

عیسوی عہد کا دوسرا ہزار یہ مکمل ہوتے پر معمولی قسم کے مذہبی مفہرین قیاس آرائی کرنے لگے۔

تھے کہ دنیا، اور ساتھ ہی کرنہ ارض کا خاتمہ ہونے والا ہے۔ ہر کام میں خدا کی کارگیری اور کارفرمائی دیکھنے کے عادی لوگوں کے خیال میں دنیا کا خاتمہ فرشتوں کے قحط سے ہو گا، جیسا کہ وہ ہر شخص کی انفرادی زندگی کا بھی خاتمہ کرتے ہیں۔ باجبل کی کتاب "مکاہفہ" میں دنیا کے خاتمے کا خاکہ موجود ہے جس میں فرشتوں کو خدا کے ایسا پر تباہی لاتے ہوئے پیش کیا گیا۔ معادیات خاتمہ زماں کا مطابعہ کرنے کے لیے یونینکل دینیاتی اصطلاح ہے۔ مذہبی معادیات میں ہمیشہ کفار سے یا نجات کا تصور ملوث ہوتا ہے، اور یہ دنیا کے پیش ترند اہب کا جزو ہے۔ یہودیت، یوسائیت اور اسلام پر فیصلہ کن اثرات مرتب کرنے والا ذریشت مت پہلا ایسا تاریخی مذہب ہے جس نے یمنی اور بدی کی قوتوں کے درمیان متوالہ لڑائی کا تصور پیش کیا۔ عہد نامہ حقیق کی پیش گوئیوں میں موجود اہتمانی یہودی معادیات کا متصد عبذریں کا دوبارہ قیام ہے۔ فارسی اور یونینیاتی تصورات نے یہودیت پر خصوصی اثرات مرتب کیے۔ کبھی کبھار یہ تصورات باہم متصادم ہیں، اور بعد کی صدیوں میں ہی انہیں ایک ہم آہنگ نظام کی صورت دی گئی۔ متوافق تجسس داؤد کے گھرانے سے ہو گا، جسے انسان کا بیٹا کہا گیا۔

### فرشتوں کی زبان:

مختلف مذہبی روایات اور مختلف ادوار میں عموماً اس بارے میں قیاس آرائی کی گئی کہ فرشتے آپس میں بات چیت کے لیے کوئی زبان استعمال کرتے ہیں۔ روایتی یہودیت میں فرشتوں کی زبان عبرانی، اسلام میں عربی اور قرون وسطیٰ کے میتوونک ازم میں لاطینی بتائی گئی۔ دیگر جمیبوں پر بھی اسی قسم کے خیالات ملتے ہیں۔ مثلاً جنوبی ایشیا میں سکرت کا رسم الخط دینا گری کہلاتا ہے، یعنی دیناوں یادیوں (فرشتوں) کے شہر کا رسم الخط۔ باجبل میں فرشتوں کو پاہمی "فنتکو کی صلاحیت کا مالک بتایا گیا۔ حواری پال نے کہا، "میں انسانوں اور فرشتوں کی زبانیں یوں ہوں۔" نامس آکونس جیسے ماہرین السہیات نے اس کی تفسیر زبانی بات چیت کے طور پر نہیں کی، بلکہ اس کے خیال میں یہ بات چیت الفاظ کے بغیر شیلی پیٹھک وجہان کے ذریعے ہوتی ہے۔

### قریب المرگ تجربات اور فرشتے:

ڈاکٹر یمنڈ موزی نے اپنی مشہور کتاب "حیات بعد الموت" میں لکھا ہے کہ قریب المرگ

تجربات کے متعلق بیانات میں بیش تر مشترکہ عناصر اور غیر دنیاوی نور کا ذکر ملتا ہے۔ وہ لکھتا ہے: نور کی غیر معمولی نوعیت کے باوجود ایک شخص نے بھی اس کے کسی ہستی، ایک نورانی ہستی ہونے پر شہر ظاہر نہیں کیا..... موت گرفتہ شخص کو اس ہستی سے ملنے والی محبت اور گرامش ناقابل بیان ہے، اور وہ خود کو اس میں پوری طرح گمراہا محسوس کرتا ہے۔ ”سوڈی کا کہنا ہے کہ نورانی ہستی متعلقہ شخص کے مذہبی اعتقادات یا پس منظرا اور تربیت پر مخصوص ہوتی ہے۔ کچھ نے اسے سچ اور دیگر نے ایک فرشتہ قرار دیا۔“

تجربات کے متعلق اپنی کہانی لکھی۔ اس نے جسم کو چھوڑ کر ایک زبردست نور کی جانب سفر کے پارے میں بتایا جب وہ بکلی گرنے سے مر گیا تھا۔ برلنکے لکھتا ہے: ”میں نے اپنی دائیں طرف دیکھا تو ایک نظری شبیہ دھند میں سے باہر آتی ہوئی نظر آئی۔ مجھے یوں لٹا کہ جیسے اپنی محبوب، ماں، بہترین دوست کو دیکھ رہا ہوں۔ اس وقت محسوس ہونے والی محبت بیان سے باہر ہے۔ نورانی ہستی کے قریب آنے کے ساتھ ساتھ محبت کے یہ احساسات شدید تر ہوتے گئے، حتیٰ کہ سرست کو بروادشت کرنا ممکن نہ رہا۔“

دیچپ بات یہ ہے کہ بالغوں کی نسبت بچوں کے قریب الرُّجُب تجربات میں فرشتوں کا ذکر کہیں زیادہ کثرت سے ملتا ہے۔ ”Angels: The Mysterious Messengers“ میں شائع شدہ ایک انٹریو میں Melvin Morse نے لکھا ہے کہ صرف دس تا میں فیصد بالغوں کے قریب الرُّجُب تجربات میں فرشتے دکھائی دینے کا بیان ملا، جبکہ بچوں نے ۷۰٪ ۶۰٪ فیصد کیسز میں ان کا ذکر کیا۔ مارس نے اسی انٹریو میں رائے دی: ”گلتا ہے کہ بچے فرشتوں کے ساتھ کوئی خصوصی قسم کا تعلق رکھتے ہیں۔ اور آپ اس نوعیت کے تجربات بار بار سننے ہیں۔“ مذہبی خطوط پر پروش نہ پانے والے بچوں کے ساتھ بھی یہی معاملہ ہے۔

اس قسم کی رپورٹیں اکٹھی کرنے میں سال ہا سال صرف کردینے والے افراد... ؓ اکٹر ریمنڈ موڈی، مائیکل بیبوم، مائیکل رانکر، کیلینگر لینک، مارکوٹ گرے..... نے سینکڑوں مثالوں کی روشنی میں قریب الرُّجُب بیانات کو مرجب کیا۔ وہ اسے ”اساسی تجربہ“ کہتے ہیں۔ ان کے خیال میں ہر

قریب الرُّغْ تجربہ اسی کی تھوڑی بہت بدی ہوئی صورت ہے۔

زندگی سے موت کی جانب اور پھر واپسی کا سفر مندرجہ ذیل بنیادی مرحلہ رکھتا ہے:

اپنے لوگوں نے مرتے وقت ایک پرسرت احساس کا تجربہ کیا۔

اپنے کلمینکل موت واقع ہونے پر وہ جسم سے انکے اور منظر میں تیرتے رہے۔

اپنے وہ ایک دھنڈ لے اور عموماً تاریک علاقت میں داخل ہوئے، اور پیشتر نے اسے ایک

ٹوپی سرگک میں تبدیل ہوتے دیکھا، جس کے آخر میں روشنی تھی۔

اپنے وہ ہر لمحہ بروحتی ہوئی رفتار کے ساتھ سرگک میں اترے۔

ایک روشی میں آنے پر کسی رشتہ دار یا نہ بھی پیشوائے ملاقات ہوتی۔

ایک سرگک کے آخر میں موجود منظر عموماً چہاگاہ کا ہے..... ایک خوبصورت دیکھی منظر یا دلکش

بانگ۔

☆ راحت بخش یا آسمانی موستیقی سنائی دیتی ہے جس کا ماغذہ نظر نہیں آتا۔

☆ کبھی کبھی ان کی زمینی زندگی کے مناظر سامنے سے گزرتے ہیں، جیسے فلم چل رہی ہو۔ یہ

مرحلہ سرگک میں داخل ہونے سے پہلے بھی آ سکتا ہے۔

ایک نور میں سے ایک غیر جسم آواز آتی ہے، یا استقبال کرنے والے شخص کی شبیہ انہیں واپس

جانے کا کہتی ہے۔

☆ اس اقلائی مظہر سے واپسی عموماً یک لخت ہو جاتی ہے۔ جسم ایک دم ناٹل ہو جاتا ہے۔

☆ تجربے کے نتیجہ میں لوگوں کو موت کا خوف نہ رہا، مادی چیزوں میں بھی ان کی دلچسپی کم ہو

گئی اور وہ روحانی معاملات میں زیادہ سرگرمی سے حصہ لینے لگے، حالانکہ روایتی مذاہب ان کے

لیے پرکشش نہیں رہے تھے۔

### فرشتے تحت الفہری میں راہنماء کے طور پر:

مرنے والوں کی روصیں فوراً آسمان پر جانے کی بجائے جنت یا دوزخ میں پہنچنے کا تصور دنیا کی

بہت سی شفافتوں میں ملتا ہے۔ روح کو موزوں اقلیم میں داخل ہونے سے قبل ایک مرحلہ عبور کرنا ہوتا

ہے۔ یہ مرحدِ عموماً پرندوں کی علامت کے ذریعے پیش کیا گیا جو روح کو آسمان تک لے جاتے ہیں۔ ایک اور مقبول عام تصور کے مطابق روحیں بال جیسے باریک ٹل یا سرگنگ میں سے گزرتی یا دریاپار کرتی ہیں۔ بہت سے معاشروں میں کوئی مذهبی پیشوایا را *psychopomp* کا کردار ادا کر رہے ہیں۔ یعنی ایسا شخص جو مردے کو اگلی دنیا میں لے جاتا ہے۔

قدیم دور میں مردے کی روح کا ایک مشہور راہنما کیران تھا، یونانی اسطوریات کا ماڑ جو مرنے والوں کی روحوں کو رو دخانتے اسفل پار کرواتا۔ یہ سائی دنیا میں اس کی وجہ فرشتوں کو مل جاتا نظری بات تھی۔ میکائیل کو یہی کردار سونپا گیا۔ سچی عبادت کے ایک گیت میں ”میکائیل کشتی کو پار لگاتا ہے“ کی سطر موجود ہے۔ یوں سمجھ لیں کہ میکائیل سچی کیران بن گیا۔



کیران، جو قدیم یونانی اسطوریات میں مردوں کی روحوں کو رو دخانتے عالم اسفل پار کرواتا تھا، از گتا وڈورے (1861ء-68ء)۔

## اڑن ٹشتریاں اور فرشتے:

روایتی معاشروں نے دنیا کے ہر پہلو کو مقدس جانا، جبکہ یہودی-سُنی-اسلامی خاندان نے اہلب کے زیادہ تر فطری دنیا کو مذہبی ثقہ دیا اور آسمان کو مقدس کا مسکن تھا۔ یہودی-سُنی صحیح کے مطابق مجبود ٹلاق آسمان (مرش) پر رہتا ہے۔

کنی عشر سے قبل ماہر نفیات کارل گتاو بیک نے یہ ایف اوز یا اڑن ٹشتریوں کے متعلق مباحثت میں مذہبی و نسوانات کی نشاندہی کرتے ہوئے انہیں "یکنا لو جیکل فرشتے" قرار دیا۔ یعنی ایک ایسی تہذیب کے فرشتے جو مافق الفطرت چیزوں پر تو نہیں لیکن زبردست یکنا لو جیکل کارناموں پر لیتھیں کر سکتی ہے۔ اڑن ٹشتریاں 1950ء کی دہائی کے دوران یکلی مرتبہ ایک جماعت مظہر ہیں، اور سب سے ہی انہیں مذہبی اہمیت دی جاتے گی۔ اڑن ٹشتریوں کی یہ مذہبی جماعت عموماً غیر شعوری طور پر یہ ایف اوسے مخصوص موضوعات کے ذریعے بیان ہوئی۔ "خالی بھائیوں" کے افلاؤں کا مخصوص سب سے نمایاں ہے۔ خالی تھوڑات سے ملاقات کی اکٹھ کیا جاتا تھا ترقی یافتہ درائے ارضی تہذیبوں کی جانب سے اہل ارش کے ہام پیغامات پر مشتمل ہیں۔ اس پیغام برداشت کردار میں وہ فرشتوں کا مرکزی وظیفہ انجام دیتی ہیں۔ باخصوص 1950ء کی دہائی میں (جب ایسی بیک بیکن ممکن معلوم ہوتی تھی) کبھی کبھار سوچا گیا کہ خالی بھائیوں میں اپنے ہی باتھوں تباہ ہونے سے بچا سکتے ہیں۔ یہ یقیناً فرشتوں والا ہی کردار تھا۔

1950ء کی دہائی کے بعد اڑن ٹشتریوں سے متعلق ادب میں خالی تھوڑتے نے ایک مختلف کردار ادا کرنا شروع کیا۔ اب وہ انسانوں کو اخواہ کرنے اور یہ نہال بنانے میں زیادہ وظیفی رکھتی تھی۔ 1990ء کی دہائی میں اس موضوع پر بہت سی کتابیں شائع ہوئیں۔ ان میں خالی تھوڑتے کا کردار مردو دیا تھا۔ یا اس فرشتوں جیسا لگتا ہے۔ چنانچہ، اگر اہلدی خالی بھائی یکنا لو جیکل فرشتے چھ تو اغوا کرنے والی خالی تھوڑتے یکنا لو جیکل شیطان بن گئی۔

## برزخ کے فرشتے:

سیتوںکے ملک میں برزخ وہ دروازہ ہے جس میں سے گزر کر ہائے لوگوں کی رو جس

بہشت کا نور دیکھتی ہے، لیکن انہیں فوری طور پر اندر جانے کی اجازت نہیں ہوتی۔ برزخ کی سب سے متاثر کن ادبی مظاہرگشی دانتے (چودھویں صدی عیسوی) نے کی۔ وہ اپنے راہنمائی اور جل کے ہمراہ دوزخ، برزخ اور بہشت کی بعد ازاں صوت پادشاہتوں کی سیر کرنے جاتا ہے۔ دانتے کا برزخ جغرافیائی لحاظ سے یہ خلم کے بالقابل واقع سمندر کے وسط میں ہے۔ اس کی صورت ایک پہاڑ جیسی ہے جس کے گرد سات کارنس تغیر کیے گئے ہیں (سات محلہ گناہوں کے نمائندہ)۔ برزخ کا تصور مسلمانوں کے ہاں بھی موجود ہے جس کا ذکر مناسب جگہ پر کیا گیا۔

### اجتہادی لاشعور اور فرشتے:

اجتہادی لاشعور کا تصور سوئں ماہر نفیات کارل گتاو یونک نے پیش کیا جس کی مدد سے فرشتوں کے ساتھ ملاقوں کے تجربات کی وضاحت کی جاسکتی ہے۔ اس کے علاوہ یہ سمجھنے میں بھی مدد ملتے گی کہ فرشتے کا آرکی ناٹپ (Archetype) اس قدر پر کشش کیوں ہے۔ یونک کے مطابق اجتہادی لاشعور اسطورات اور علامات کا ایک گودام ہے جس تک تمام انسانوں کو رسائی حاصل ہے۔ یہ سائیکلی کالازی اور ناریل جزو ہے۔ مخصوص تجربات کے روی میں اس گودام سے مخصوص علامات ابھرتی ہیں تاکہ حالات کا مقابلہ کرنا اور انہیں کوئی مفہوم دینا ممکن ہو سکے۔ فرشتے ماورائی اقلیم سے آئے ہوئے قاصدوں کے طور پر اپنے مختلف کرداروں میں ایک سے زائد آرکی ناٹپ مفہوم کی تجسم کر سکتے ہیں۔ اسی طرح شیطان یا مردود فرشتے بھی منفی مقاییم کو مجسم کرتے ہیں۔ جدید نفیات میں یونک کی بے مثال حصہ داری کا آغاز اس مشاہدے سے ہوا کہ کسی تاریخی ربط سے محروم شفافتوں میں بھی متعدد علامات اور اساطیر کا بنیادی ڈھانچہ تقریباً ہمہ گیر ہے۔ مثلاً میش تر رہائی معاشرے سورماہی کی داستانیں سناتے، کاملیت کا اظہار کرنے کے لیے ہالے استعمال کرتے یا آسمان سے نسبت ہتاتے ہیں۔ یونک نے تھیوری پیش کی کہ یہ ہمہ گیریت ان لاشعوری نقوش (جنیک یا نیم جنیک ر. جنات) کا نتیجہ ہیں جو دور دراز ایجاد سے ہم تک منتقل ہوئے۔ ان ر. جنات کا ذخیرہ اجتہادی لاشعور ہے، جبکہ ہمارا انفرادی، ذاتی شعور اس سے الگ ہے۔ یونک نے مخصوص اساطیر اور علامات کی جانب رغبت کو آرکی ناٹپ قرار دیا۔ چنانچہ آپ منڈل (ہال) آرکی



شیطان اور ورصل، گستاوڈورے (دانے کی ذیواں کا میڈی کے لیے تصویر کشی)۔

ناپ، ہیر و آرکی ناپ، یا فرشتے آرکی ناپ کے متعلق سنتے ہیں۔ یہک نے اصرار کیا کہ اس کا نظریہ اجتماعی لا شعور اور نظریہ آرکی ناپ جلت کے متوازی ہیں۔ ہستی کی رو حافی جہت پر دلالت کرنے والے مخصوص شفاقتی تاریخی حقائق یا مخصوص تجربات کی وضاحت کے لیے کبھی کبھی یہک کے نظریات کا حوالہ دیا جاتا ہے۔ فرشتے اور شیطان بھی اسی خمن میں آتے ہیں۔



ضمرہ

## یہودوی اور مسیحی صحائف

یہودی یا مسیحی شرعی صحیفے کے مأخذ کی کوئی دلنوک توضیح نہیں پڑیں کی جاسکتی۔ یعنی فہرست میں شامل یہودوی صحائف دوسری صدی میں سویں کیھاڑ کیے (شریعت بنائے) گئے صحائف کی نمائندگی کرتے ہیں۔ تاہم، یوتانی زبان میں صحیفے کا ایک تبادل متن بھی موجود تھا جسے "سات" یا Septuagint کا نام دیا گیا۔ اس میں شامل سات کتب اب رومان کیتھولک اور مشرقی آرٹھوڈوکس کلیسیا کی شریعتوں میں ملتی ہیں۔ عام طور پر انہیں مجموعی طور پر Apocrypha (چھپائی گئی کتب) کے نام سے بھی جانا جاتا تھا۔ البتہ جدید باعبلی محققین نے انہیں Deuterocanonical کا نام دینا بہتر سمجھا۔

مغربی عیسائیوں کے لیے باہل کو سولہویں صدی میں باقاعدہ گیھاڑ کیا گیا جب پیش پرنسپل کلیسیائی حلقوں نے نبٹا مختصر یہودوی شریعت اپنائی۔ رومان کیتھولک ازم نے 1546ء میں ٹرینٹ کی مجلس میں "سات" کو اپنی باہل کے لیے بطور تبادل اختیار کیا۔ آرٹھوڈوکس کلیسیا وہ نے یروملم کی کلیسیائی مجلس (1672ء) میں رومان کیتھولک شریعت ہی قبول کر لی، مگر روسی آرٹھوڈوکس کلیسیا بدستور مسمم رہا، اور کم از کم بیسویں صدی کے وسط تک وہ Deuterocanonical کتب کو اپنی شریعت سے خارج رکھا۔ ذیل میں ان تمام صحائف کی فہرست دی جا رہی ہے اور اس

کے بعد عہد نامہ جدید کی کتب کے نام بھی دیے گئے ہیں:

یہودوی اور عیسائی صحائف

| <u>انگلش نام</u>    | <u>پروٹستنٹ کلیسا</u> | <u>عہد نامہ عقیق</u> | <u>یہودی صحیفہ</u> | <u>شریعت</u> |
|---------------------|-----------------------|----------------------|--------------------|--------------|
| <i>The Law</i>      |                       |                      |                    |              |
| Genesis             | پیدائش                | پیدائش               | پیدائش             | پیدائش       |
| Exodus              | خروج                  | خروج                 | خروج               | خروج         |
| Leviticus           | احباد                 | احباد                | احباد              | احباد        |
| Numbers             | کنتی                  | کنتی                 | کنتی               | کنتی         |
| Deuteronomy         | استشا                 | استشا                | استشا              | استشا        |
| <i>The Prophets</i> |                       |                      |                    |              |
| Joshua              | یشوع                  | یشوع                 | یشوع               | یشوع         |
| Judges              | قضاۃ                  | قضاۃ                 | قضاۃ               | قضاۃ         |
| Ruth                | روت                   | روت                  | روت                | روت          |
| 1-Samuel            | 1۔ سموئل              | 1۔ سموئل             | 1۔ سموئل           | 1۔ سموئل     |
| 2-Samuel            | 2۔ سموئل              | 2۔ سموئل             | 2۔ سموئل           | 2۔ سموئل     |
| 1-Kings             | 1۔ سلاطین             | 1۔ سلاطین            | 1۔ سلاطین          | 1۔ سلاطین    |
| 2-Kings             | 2۔ سلاطین             | 2۔ سلاطین            | 2۔ سلاطین          | 2۔ سلاطین    |
| 1-Chronicles        | 1۔ تواریخ             | 1۔ تواریخ            | 1۔ تواریخ          | 1۔ تواریخ    |
| 2-Chronicles        | 2۔ تواریخ             | 2۔ تواریخ            | 2۔ تواریخ          | 2۔ تواریخ    |
| Ezra                | عزرا                  | عزرا                 | عزرا               | عزرا         |
| Nehemiah            | نحیمیاہ               | نحیمیاہ              | نحیمیاہ            | نحیمیاہ      |
| Tobit               |                       |                      | توبت               | توبت         |
| (جاری) Judith       |                       |                      | جوہوت              | جوہوت        |

| <u>انگلش نام</u> | <u>پرنسپل کتابیا</u> | <u>عہد نامہ متعین</u> | <u>یہودی صحیفہ</u> |
|------------------|----------------------|-----------------------|--------------------|
| Esther           | آسٹر                 | آسٹر                  |                    |
| 1-Maccabees      |                      |                       | ۱۔ مکابیس          |
| 2-Maccabees      |                      |                       | ۲۔ مکابیس          |
| Job              | الْيُوب              | الْيُوب               |                    |
| Psalms           | زبور                 | زبور                  |                    |
| Proverbs         | امثال                | امثال                 |                    |
| Ecclesiastes     | واعظ                 | واعظ                  |                    |
| Wisdom           |                      |                       | دانش               |
| Ecclesiasticus   |                      |                       | دانش سچ            |
| Song of Songs    | غزل الغزالت          | غزل الغزالت           |                    |
| Isaiah           | یسحیاء               | یسحیاء                |                    |
| Jeremiah         | یرمیاه               | یرمیاه                |                    |
| Lamentations     | نوح                  | نوح                   |                    |
| Baruch           |                      |                       | بِرُوك             |
| Ezekiel          | حزقیاہ               | حزقیاہ                |                    |
| Daniel           | دانیاہ               | دانیاہ                |                    |
| Hosea            | ہوسج                 | ہوسج                  |                    |
| Joel             | یوایل                | یوایل                 |                    |
| Amos             | عاموس                | عاموس                 |                    |
| Obadiah          | عبدیاہ               | عبدیاہ                |                    |
| Jonah            | یوناہ                | یوناہ                 |                    |
| (جاری) Micah     | میکاہ                | میکاہ                 |                    |

| <u>انگلش نام</u>    | <u>یروشتمت کلیسا</u> | <u>عہد نامہ عقیدت</u> | <u>یہودی صحیفہ</u> |
|---------------------|----------------------|-----------------------|--------------------|
| Nahum               | ناحوم                | ناحوم                 |                    |
| Habakkuk            | جبوت                 | جبوت                  |                    |
| Zephaniah           | صفیاہ                | صفیاہ                 |                    |
| Haggai              | چنی                  | چنی                   |                    |
| Zechariah           | زکریاہ               | زکریاہ                |                    |
| Malachi             | ملکی                 | ملکی                  |                    |
| <i>The Writings</i> |                      |                       | تحریریں            |
| Psalms              |                      |                       | زبور               |
| Proverbs            |                      |                       | امثال              |
| Job                 |                      |                       | الیوب              |
| Song of Songs       |                      |                       | غزل الغزلات        |
| Ruth                |                      |                       | روت                |
| Lamentations        |                      |                       | نوح                |
| Ecclesiastes        |                      |                       | داعظ               |
| Esther              |                      |                       | آستر               |
| Daniel              |                      |                       | دانی ایل           |
| Ezra                |                      |                       | عزرا               |
| Nehemiah            |                      |                       | نجمیاہ             |
| 1-Chronicles        |                      |                       | 1-تواریخ           |
| 2-Chronicles        |                      |                       | 2-تواریخ           |

عہد نامہ جدید کی کتب:

غسانیوں کے عہد نامہ جدید میں شامل کتب کے اردو اور انگریزی نام درج

ذبیل ہیں:

متی (Mathew): مرس (Mark): لوکا (Luke): یوحنا (John): رسولوں کے اعمال  
 رسیوں (Romans): 1- کرنتھیوں (1-Corinthians): 2- کرنتھیوں (2-Corinthians)  
 گلٹیوں (Galatians): افسیوں (Ephesus): فلپیوں (Philippians)  
 کلسیوں (Colossians): 1- ٹسسلنیکیوں (1-Thessalonians): 2- ٹسسلنیکیوں (2-Thessalonians)  
 ٹیمھیس (1-Timothy): 2- ٹیمھیس (2-Timothy): یعقوب (Titus): فلیمون (Philemon): عبرانیوں (Hebrews)  
 1- پطرس (1-Peter): 2- پطرس (2-Peter): 1- یوحنا (1-John): 2- یوحنا (2-John)  
 یہوداہ (Jude): یوحنا عارف کا مرکاشہ (Revelation): 3- یوحنا (3-John)





## کتاب کے بارے میں

تینوں بڑے وحدانیت پرست مذاہب (اور بالخصوص اسلام) میں فرشتے خدا کے قاصد ہونے کے ناتے بنیادی اہمیت رکھتے ہیں۔ آسمان پر بیٹھے خدا اور زمین پر لئے والے انسانوں کے درمیان فرشتے ہی واحد سیلہ ہیں۔ وہ مختلف نہیں تجربات۔۔۔ روایا، مرکاشفات، خوابوں، تجراحت، کرشنا، نبی امداد کے واقعات۔۔۔ کی بہت سی کہانیوں اور الاف لیلہ و لیلہ کے علاوہ اولیا کے قصوں میں بھی ملتے ہیں۔

اس کتاب کا مقصد فرشتوں سے متعلق ما بعد الطیبیاتی تصورات کو تاریخ و تہذیب کی روشنی میں پرکھنا اور پیش کرنا ہے تاکہ موافقتوں اور تضادوں کے علاوہ سیاسی و ثقافتی اثرات کو واضح کیا جاسکے۔



## نگارشات پبلیشورز

38 مین اردو بازار لاہور۔ پاکستان | 24 حنگامہ لاہور پاکستان

Ph: 051-42-7322892 Fax: 7354265 | Ph: 051-42-5014086 Fax: 7354266

E-mail: nigarshat@yahoo.com

[www.nigarshatpublishers.com](http://www.nigarshatpublishers.com)

